

یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ملک مقیم ہیں  
ہو ہنین بھی اس سے استفادہ حاصل کر سکتے ہیں۔

من جانب۔

سبیل سکینہ

پاکستان

jabir.abbas@yahoo.com



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمی



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوی

## اسلامی کتب (اردو) DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

NOT FOR COMMERCIAL USE

# مولانا حَسَنٌ

سَوانِحَ حَيَاتٍ

jabir.abbas@yahoo.com

علامہ سید رضی حنفی نقوی

# إمام حسن بن علی

## سوانح حیات

علامہ سید رضی جعفر نقوی

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
 اَللّٰہُمَّ اکْبِلْ کَلِیْلَ عَنْ رَبِّکَ وَ اکْبِلْ رَبِّکَ عَنْ کَلِیْلِنِی  
 طَالِبٌ دُعَاءً عَنْ رَبِّکَ مِنْ اَنْجَانِ مَلَکَیْنِ اَنْجَانِ  
 سَبَرَ اَنْجَانِ عَنِّی مِنْ اَنْجَانِ مَلَکَیْنِ اَنْجَانِ

عَصَمَ الْمُنْكَرِ وَ اَنْجَانِ

بنی-اوپاکس نمبر: 18168 کراچی 74700 پاکستان

(۱۱۰/۴۸۶)

مولائے کائنات

الْوَالِمَّةُ حَضِيرَتْ إِمَامَ عَلِيٍّ ابْنَ طَالِبٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ

کی مُنَاجاتوں میں سے ایک مُنَاجات

إِنِّي كَفِيْ بِنِ عَزَّاً أَنْ أَكُونَ لَكَ عَبْدًا أَنْقُوفِي  
 بِنِ فَخْرًا أَنْ تَكُونَ لِيْ رَبِّاً أَنْتَ كَمَا أُحِبُّ  
 فَاجْعَلْنِي كَمَا أُتَحِبُّ

بیرونیہ اللہ میری عزت کے لئے یہی کافی ہے کہ میں تیرابنہ ہوں  
 اور میرے فخر کے لئے یہی کافی ہے کہ تو میرا پروردگار ہے۔ تو ویسا ہی  
 ہے جیسا میں چاہتا ہوں، پس تو مجھ کو ویسا بنالے جیسا تو چاہتا ہے۔

اشتراك:



IDAARA-E-TARVEEJ-E-SOAZKHWANI  
ادارہ ترویج سوز خوانی

Post Box No. 10979, Karachi-74700



## ۰ جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں۔

|                                    |                   |
|------------------------------------|-------------------|
| مولانا حسن                         | نام ایکتاب        |
| علامہ مسید رضوی جعفری قزوی         | مؤلف              |
| عنصر پبلیکیشنز کراچی               | ناشر              |
| 500                                | بعد اعلانیت       |
| اگست ۲۰۰۸ء                         | تاریخ انتشار      |
| عاصم پرنٹنگ ناظم آباد غیر ۰۲ کراچی | طباعت             |
| پہلا ایڈیشن                        | شیخ میکن لائبریری |
| روپیہ                              | حدائقیہ           |
| پروفیسر مسید سبط جعفری ایڈیکٹ      | مشیر افون         |
| جناب شیراز رضوی ایڈیکٹ (ا حصہ)     |                   |
| سید امیاز عباس                     | ستودیو (ایڈیشنز)  |

### ائسٹ آسٹن

اقفار ایکٹ ڈیجیتال اسلام پروگرام شریش شریش احمد  
مہمان اصل ہمیں فریل اسٹریٹ اردو بازار احمد  
مکتبہ ارضا۔ ۸۔ بیت ۸ میان مالکیت سندھ بازار احمد  
کریم پبلیکیشنز سعی سیٹ اردو بازار احمد  
کتاب سینہ اسلام پوری روڈ کتبی  
سید مفتول قلبیں کاظمی جی ۵/۵۔ اسلام آباد  
محمد علی یک ڈپو۔ ۹۰۲ کراچی کراچی۔ اسلام آباد  
سونے بھنگ اشپریس ایڈیشنز سکردو۔ پختان  
عہد اس بھنگ ایضی۔ وہم شریش نگہنہ  
حصن علی یک ڈپو۔ کھداواد۔ کراچی  
حست اللہ ایک ایضی کھاداواد۔ کراچی  
حصہ قلوب ایضی۔ مارٹن روڈ۔ کراچی  
خراسان بھنگ سینٹر برٹ روڈ۔ کراچی  
امداد بھنگ ڈیجیتال۔ وضوب سوسائٹی کراچی  
امم پبلیکیشنز برٹ روڈ کراچی  
بیل تبرکات ایضی برٹ روڈ کراچی  
امداد بھنگ ایضی کراچی  
مکتبہ علویہ مرکز تبرکات وظائف رضویہ سوسائٹی کراچی

## فہرست مرض احمدی

تہذیب  
آغا ز کلام  
ولادت با سعادت  
قرآن کریم اور مدد حجتی  
علم اسلام کی گواہی  
حضور اکرمؐ اپنے نواسوں سے مبت  
غلق حسن

عبادت  
مکارم اخلاق  
معجزات  
زہد و پراسانی  
شجاعت و یہادی  
آپ کا جود و کرم  
علم  
معاہدہ  
آپ کے خطبات

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

اَلْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى  
 خَاتَمِ النَّبِيِّينَ سَيِّدِنَا وَبَيْتِنَا ابْنِ الْقَاسِمِ مُحَمَّدِ  
 وَآلِهِ الطَّيِّبَيْنَ الطَّاهِرَيْنَ وَاللَّعْنَةُ عَلٰى اَعْدَاءِهِمْ اَعْجَبُيْنَ  
 نَاجِدٌ اِمَامَتٍ سُرُورٌ حِلْمٌ جِنْتٌ سُبْطٌ اَكْبَرٌ اِمامٌ مُسْوُمٌ  
 حَسْتَرٌ اِمَامٌ حَسْنٌ حَسْنٌ عَلَيْهِ لَامٌ بَنْ كَيْ وَلَادٌتٌ بَاسْعَادٌتٌ : هَارِمَانٌ  
 اُدْشَهَادٌتٌ : مُشْهُورٌ قُولٌ کَمَطَابِق٨٢ اَصْفَرٌ کَوْبَہٌ

جُو خاتم الابیان سردارِ دو جہاں باعثِ تخلیق کا ناتاںت فخرِ موجودات  
 حضرت مُحَمَّد مصطفیٰ صَلَّی اللّٰہُ عَلٰیْہِ وَاٰلِہٖہْ وَسَلَّمَ کی تاریخ وفات ہی ہے۔

۶

آپ کے بارے میں فرقیین کے روایان حدیث نے تحریر فرمائیہ کہ:  
 حضرت رسول خدا صَلَّی اللّٰہُ عَلٰیْہِ وَاٰلِہٖہْ وَسَلَّمَ کو آپ سے اتنی محبت تھی کہ:  
 پار بارگوں میں اٹھا کر پیار کرتے دیتے کہ آپ کے لب درخسار کا بوسہ  
 لیتے رہتے اور آسمان کی طرف نگاہ اٹھا کر عرض کرتے تھے کہ:

مپانے والے میں اس بچے سے بھی محبت کرتا ہوں، اور جو شخص  
 اس بچے سے محبت کرے اُس سے بھی محبت کرتا ہوں؛

(منہتی الامال جلد صفحہ ۲۱)

اور اس مفہوم کی دیگر بحثت روایتیں برادران اہلسنت کی نہایت

ادعیہ و زیارات

# گوہر لیکانہ

امام عصر عجل اللہ مفرجہ  
الشَّرِيف

علام السید فیضان حیدر جوادی اعلیٰ الفتح عاصہ

## عَصَمَ الْأَيْمَنِيُّ كِشْتَرِز

بـ۔ اوپاکس غیر۔ 18168 کراچی 74700 پاکستان

میری زندگی کی خوشبو اور میرے چین حیات کا پھول ہے، میرا یہ فرزند سید و سردار ہے اور پور و گار عالم میرے اس فرزند کے ذریعہ سے دو گروہوں کے درمیان صلح کرادے گا؟ جو اس بات کا واضح اعلان تھا کہ: آپ صلح کے علمبردار ہوں گے اور جس طرح حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے "حدیبیہ" کے موقع پر دین کی بقدام کے لئے کفار و مشرکین سے صلح فرمائی۔ اسی طرح آپ کے جانبین برحق اور لور نظر حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام دین کی بقدام کی خاطر یا غیوں اور مذاقین سے صلح فرمائیں گے۔

اسی طرح ایک اور موقع پر حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ:

أَلْحَكُنْ وَالْحَسِينُ إِمَامَاتٌ قَامَاْ أَوْ قَعَدَا  
حَتَّىٰ حَسِينٌ دُوَّنُواْ إِمَامٌ هُنْ رَجَاهُهُمْ قِيَامٌ كُرُبَّاً يَا  
بِهِجَّهٌ جَبَّاً مِنْ ————— متفرقٌ بَنْ الْفَرْقَنِ (متفرقٌ بَنْ الْفَرْقَنِ)  
اس حدیث مبارک میں ایک طرف سید الشہداء حضرت امام حسن کے اقدام کی نشاندہی کی گئی ہے تو دوسری طرف امام حسن مجتبی کے معاہدہ صلح اور جنگ بندی کی پیشین گوئی کو کر کے بھی نوع انسان کو عام طور سے اور امت مسلمہ کو خاص طور سے توجیہ دلائی کہ:

حضور اکرمؐ کے دنوں نواسط کا اقدام رضے پر و رکھ کے چین مطابق ہو گا۔ لہذا دنیا ائمہ تھوڑتھوڑت امام حسن کے اقدام پر اعترض کریں کہ انہوں نے متنہ کیوں چورڑا اور جنگ کیوں قبول کی؟ اور نہ حضرت امام حسن علیہ السلام کے اقدام پر

معتبر کتابوں، صحاح سنت، مسندا امام احمد بن حنبل، مسندر ک امام حاکم، تاریخ کامل، تاریخ حنیف، اسد الغائب، استیعاب، اصحاب وغیرہ..... اور ہماری مشہور و مصروف کتابوں، کافی، تہذیب، یعون الاحوال، بسار الانوار، الارشاد، سفينة البحار، القوام الرضویہ، مذاقب ابن شہر آشوب، روضۃ الاعظین، امامی شیخ طوی امامی شیخ مفید امامی سید مرتفع وغیرہ میں بھی موجود ہیں، جن میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیان کردہ ان فضائل و مکالات کا تذکرہ ہے جو پور و گار عالم نے اس عظیم المرتبت نواسہ رسولؐ کو عطا فرماتے ہیں۔

اور حضور اکرمؐ نے تو ان حالات کی پیشین گوئی بھی فرمادی تھی جو امام حسن مجتبیؐ کو اپنی زندگی میں پیش آئے والے تھے۔

5

"حلیۃ الاولیا" میں ابو عیم میں متعلق ہے کہ:

حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نماز میں مشتمل ہوتے اور آپ کے کمن نوا سے (حضرت امام حسنؐ) آپ کے پاس آتے، پھر جب رسول مقبولؐ سجدے میں جاتے تو (ہم) حضرت سجدے کو اتنا طول دیتے کہ شہزادہ خود ہی اتر جاتے اور جب اپنی پشت سے اترتے تو نہایت تر می اور ملامت کے ساتھ۔

اوہ بھی کچھ نمازوں میں سے کچھ لوگ یہ کہہ دیتے کہ:

"اے خدا کے رسولؐ! آپ اس بیچے کو جس طرح پیار کر جبے ہیں، اس طرح تو آپ نے کبھی کبھی بیچے کو حسپیل نہیں کیا۔"

تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ارشاد فرماتے تھے کہ:

6

سیونکہ اگر دشمن کی شرطوں پر آپ نے جنگ بندی کا معاملہ کیا ہوتا تو آپ کی حیثیت کچھ اور قرار پاتی، لیکن جب یہ تدھنی حقیقت ہے کہ آپ نے دشمن کو اپنی شرط کا پایہ نہ بنا�ا تو تمام صاحبانِ فرکہ دانش اس بات کو اپنی طرح بھوکھ سکتے ہیں کہ:  
”شرط وہ منوار ہے جو صاحب اختیار ہو۔“

زیرِ نظرِ کتاب میں ہم کو شش کرشیگے کہ حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام کی عنقر سوائی حیات پیش کریں، دشمن سے آپ نے جو ”جنگ بندی“ کا معاملہ کیا اُس کی تفصیلات بھی رقم کریں — اور آپ کے خطبیات اور حکیمانہ ارشادات کو مع ترجیہ پیش کرنے کی سعادت بھی حاصل کریں۔

شیخ عباس قمی کی کتاب ”منقی الامال“، علامہ مجلسی کی مشہور و معروف تالیف (بخار الانوار) علامہ ان شہر آشوب کی کتاب (مناقب آل ابی طالب) برادران اہلسنت کی معترترین کتابوں:  
○ صحابہ سنت ○ مشہور تفاسیر

اور مستند تاریخی کتابوں کے حوالہ کے علاوہ قرآن مجید کی آیات، حدیث قدسی اور ”کلمۃ الدمام الحسنی“ کے اقتباسے بھی اس تاریخی زینت دی گئی ہے پاک پرور گھارِ تحدیق اکرم معرفوین اس خدمت کو شرفِ قبولیت عطا فرمائے۔ آمین۔

احرق: سید جنی جعفر قوی (ہمدرد)

تعقید کھریں کہ انہوں نے صلح اور جنگ بندی کا معاملہ کیوں کیا؟ کیوں کہ یہ دونوں ہی حضرت رسول خدا کے جانشین، شریعت کے پاسبان اور مشیتِ الہی کے راز خان ہیں، جس مرح حضرت رسول خدا نے بھی اقدامِ جنگ فرمایا، اور کمی معاملہ صلح پر دستخط فرمائے؟ اسی مرح آپ کے دو توں نواسوں میں سے ایک نے جنگ کو قبل کیا اور دوسرے نے معاملہ پر رضامندی کا اعلان کیا۔

سردارِ جوانِ جناب، دارِ بند خسدا، ٹورنگاہ خاتم الانبیاء، تہذیلِ حل اتنی حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام، اپنے پیر بندگوار، امیر المؤمنین، امام المتقین حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی شہادت کے بعد امام وقت بھی سمجھے اور خلیفہ رسول میں۔

آپ نے منصب حکومت سنبھالنے کے بعد مسلمانوں کو امیر شام سے مقابلے کے لئے تیار کرنا چاہا — لیکن اُس وقت کے مسلمانوں پر کھا ایسی بے حدی کی غیبت طاری تھی کہ وہ امام علیہ السلام سے صاف صاف کہتے تھے کہ: ”ذمگی چانہے ذلت ہی کی کیوں نہ ہو، ہم ہر سال زندہ رہنا چاہتے ہیں، جنگ کے لئے بھی طرح آمادہ نہیں۔“

پھر حب امام علیہ السلام نے ایک طرف ساہیوں کی ایسی بے وقاری دیکھی، اور دشمن کی طرف سے صلح پر اصرار دیکھا تو صلح قبول فرمائی، لیکن وہ بھی اپنی شرط طاہر!

جس کی تفصیلات ہم کتاب کے اندر وہی صفات پر ذکر کر سکیں گے۔

امام علیہ السلام نے جو صلح فرمائی وہ بھی فاتحانہ امدازے

الّتِي مِنْ رَبِّكُمَا نَحْنُ وَمِنْ تَحْلِفُ عَنْهَا غَرْقٌ فِي مُؤْفَقٍ  
الْغَنْوِيٌّ - ذُرْرِيَّةٌ أَذْهَبَ اللَّهُ عَنْهُمُ الرَّجْسَ وَالَّذِي وَطَهَرَهُمْ  
مِّنْ كُلِّ وَسْرٍ وَقَدْرٍ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَعَدَ الرَّمَلِ  
وَالْحَصْنِي، وَالنَّجْوُمُ فِي السَّمَاءِ  
(شَمَ الْصَّلُوَةُ وَالسَّلَامُ عَلَىٰ)

الْأَمَامُ الْمُؤْمِنُ، مَنْتِيمُ الشَّاءِ وَالْمُعْنَى، مَنْاعِلُ السَّمَاءِ وَالْمَهَنَّ  
قَالَعُ الصَّنَمُ وَالْوَشْنُ، وَاضِعُ الْفَرَالِغْنِي وَالشَّنَنُ الْبَرْجَنُ الْحَسَنُ  
ذَا عِشْ ذَوِي الْمُقْرَبَةِ، وَمُطْعِمُ يَوْمِ الْمُسْعِيَةِ عَلَمٌ مَنْشُورٌ  
وَذَرْ مَنْثُورٌ، وَدَيْنُ مَدْكُورٌ، وَسَيْفٌ مَشْهُورٌ.  
مِنْ مَثْبَعِ الْأَيْنِيَاءِ وَمِنْ مُخْبِرِ الْأَوْصِيَاءِ وَمِنْ مَرْزِعِ  
الْزَّهْرَاءِ، فِي أَهْلِ الْعِبَاءِ وَالْكَسَاءِ، مَعْدِنِ السَّعَاءِ، شَجَرَةِ  
الصَّفَا، شَرْرَةِ الْوَفَاءِ.

ابْنُ خَيْرِ الرِّجَالِ وَخَيْرِ النِّسَاءِ - كَلِمَةُ التَّقْوَىِ الْعَرْوَةُ  
الْوَلْلَىِ مَلِيلِ الْمَدَىِ، رَضِيَّعُ التَّقْنَىِ، غَيْثُ النَّدَىِ، غَنَاثُ  
الْوَرْجَىِ، ضَيَّاعُ الْعَلَىِ، قَرْتَةُ عَيْنِ الْزَّهْرَاءِ، وَفَتَىِ عَمَدَانِ الْمُرْلَضَىِ  
أَشْبَهَ الْخُلُقَ بِالْمَصْطَفَىِ، مَرْضَىِ الْهَوَىِ الْحَسَنُ الْمُجَتَبَىِ  
قَبْلَةُ الْعَارِفِينَ، وَعَلَمُ الْمُهَمَّدِينَ، وَثَانِيَ الْخَمْسَةِ  
الْمَبَاهِيَّينَ، الَّذِي افْتَحَرَ بِهِمُ الرَّوْحُ الْأَمَيْنُ وَبِهِ هَلَّ  
يَبْهَمُ اللَّهُ الْمَبَاهِلُينَ.

مَثْبَعُ الْحِكْمَةِ، مَعْدِنُ الْعِصْمَةِ، كَاشِفُ الْغَمَّةِ، مَفْرَعُ  
الْأَمَّةِ، وَلِيُّ التَّعْمَةِ، عَالِيُّ الْبَهَمَةِ، بَوْهَرُ الْمَدَائِيَّةِ.

## سَخَارِ كَلَام

بِهِمْ تَيَّنَّا وَتَرَكَاهُ كَفَتَاهُ كَاسَّا غَازَّا فَصَعَ وَلَيْخَنَ خَلَبَهُ سَهَّرَتَهُ كَيْ سَعَادَ  
حَالَ كَحْرَبَهُ بِهِ بِهِ جَنَابَلَهُ رَشِيدَ الدِّينِ الْوَعْدِيِّ الدِّهْدِيِّ مُحَمَّدُ بْنُ عَلَىِ الْهَرَشَوبَ  
نَسَخَهُ فِي سَرِّ مَا يَابَهُ كَهْ :

وَخَطَبَ الصَّاحِبَ فَقَالَ :  
الْحَمْدُ لِلَّهِ فِي النِّعَمَةِ الْعَظِيْمَيِّ، وَالْمُحْمَدَةُ الْكَبِيرَىِ الْتَّدَائِيِّ  
إِلَى الْطَّرِيقَةِ الْمُشَلِّىِ، الْمَهَادِيِّ إِلَى الْخَلِيقَةِ الْحَسَنَىِ الَّذِي  
خَلَقَ فَسَوَىِ، وَقَدَّسَ فَهَدَىِ، وَأَخْرَجَ الْمَرْعَىِ، فَجَعَلَهُ  
غَثَاءً أَخْوَىِ، وَبَعَثَ مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَنَبِيِّهِ  
مَنْصَبَ مَجْهَبِيِّ، وَأَصْلَلَ مَثْمَنِيَ أَوْ سَلَهُ وَالنَّاسُ سُدَىِ  
يَتَرَدَّ دُونَ بَعْنَىِ الْفَنَلَلَةِ وَالْعَلَىِ، فَتَبَّةَ عَلَىِ خَيْرِ الْآخِرَةِ وَ  
الْآوَىِ لَعَمَ يَلْمَسُ أَجْرًا إِلَىِ الْمُؤْدَةِ فِي الْفَرْقَىِ، شَدَّ أَزْرَهُ  
بِأَخْيَهِ الْمُرْتَقَعِيِّ وَسَيْفِهِ الْمُنْتَقَعِيِّ، وَمِنْ أَحْلَهُ خَلَلَ هَلَوَهُ  
مِنْ مُؤْمِنِيِّ -

وَأَشَهَدُ أَنَّ لَآلَهِ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ شَهَادَةُ  
بَسْلَمُ الْمَدَىِ.

وَأَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا أَعْيَدَهُ وَرَسُولُهُ خَيْرٌ مِنْ أَرْسَلَ وَدَعَاهُ  
وَأَفْضَلُ مِنْ اتَّدَىِ وَاحْتَدَىِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ أَلِهِ  
شَهُوسُ الْفَهْقَىِ وَأَقْبَارُ الدَّجَىِ، وَشَجَرَةُ طُوبَىِ، سَفِينَةُ نُورِجَ

اور پسندیدہ صفات کی طرف ہدایت کرنے والا ہے۔ اُس نے پیدا کی کی مناسب بھی بنایا، ہر چیز کو ایک انداز پر بنایا اور رہنمائی کی، اُس نے تازہ گھاس پیدا کی، پھر اُس نے اُسکے کام کر کر ڈالا۔

حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو ایک بُرگزیدہ منصب کے ساتھ مبعوث کیا (اور ان کی) اصل (اُندر خاندان) کو ممتاز قرار دیا۔ ان کو ایسے وقت میں بھی بجپ لوگ بے راہ تھے، لگراہی و اندر پن کے درمیان زندگی گذار رہے تھے، تو حضور اکرمؐ نے (ان لوگوں کو خود نیا و آخرت کی طرف متوجہ کیا۔ اپنے قرایتداروں کی بیت کے بسا، اُنہوں نے اپنی زحمتوں کا کوئی عومن طلب نہیں کیا۔ خداوندِ عالم نے ان کے بھائی، علی مرتفع اور ان کی ابدار تلوار کے ذریعہ سے ان کی مدد و نصرت کی، جنہیں حضور اکرمؐ کے لئے دیا ہی قرار دیا جیسے جتاباہوئی کے لئے جتاب ہارون تھے۔

میں کوہاہی دیتا ہوں کہ خداوندِ عالم کے علاوہ کوئی معیون نہیں، دہ وحدہ لا شرکیہ ہے اور یہ ایک ایسی گواہی ہے جو رکاشات کی آخری حد تک پہنچتے والی ہے۔ اور میں یہ بھی گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد مصطفیٰ اُندا کے بندے اور رسول ہیں، جن لوگوں کو بھی پیغمبر نبی کو بھیجا گیا اور جنہوں نے لوگوں کو خدا کی طرف بلا یا ان میں سب سے افضل اور بُنی نوع انسان میں سب سے اشرف و اعلیٰ ہیں۔

طَيْبُ الْبَدَائِيَّةِ وَالْعَفَافِيَّةِ، صَاحِبُ الْلَّوَاءِ وَالرَّأْيَةِ، أَصْلُ الْعَلْمِ وَالدَّرَائِيَّةِ، مَحْلُ الْفَقْمِ وَالرَّوَايَةِ، وَالْفَضْلِ وَالْكَفَايَةِ وَأَهْلُ الْأَمَانَةِ وَالْوَلَوْنَيَّةِ، وَالْخَلَافَةِ وَالدَّرَائِيَّةِ، حَوْهَرُ صَدِيقُ الشَّبَّوَةِ، وَدَرَرُ بَعْرَاجِيَّةِ تَاجُ آلِ مُحَمَّدِيَّةِ۔

ثُورُ سَعَادَةِ تَسْلِ إِبْرَاهِيمُ، سَرَاجُ دُزْلَةِ أَصْلِيِّ سَاعِلِيِّ، السَّبِطُ الْمُجَعَّلُ، وَالْأَمَامُ الْمُفْقِلُ، أَجْلُ الْخَلَوَاتِ فِي زَمَانِهِ وَأَفْسَلُهُمْ، وَأَعْلَوْهُمْ خَبَارُ لَسْبَا وَعِلْمَا، وَأَجْلُ وَأَحْمَلُ سَيِّدُ شَبَابِ أَهْلِ الْجَحَّةِ، خَدْمَتُهُ فَرْضُ عَلَى الْعَالَمِيْنَ وَمِيقَةُ، وَجَبَّةُ الْمَسَامِيْنَ مِنَ الْبَيْرَاتِ جُمَّةُ وَمَتَابِعُهُ عَلَى الْمُوْجَدِيْنَ قَرْضُ لَوْسَةُ۔

عَنْصُرُ الشَّرْلَيَّةِ وَالْإِسْلَامِ، وَقَطْبُ الْعَلَمِ وَالْأَفْكَارِ وَفَلَكُ شَرَائِعُ الْخَلَالِ وَالْخَرَامِ۔

شَمْسُ أَوْلَادِ الرَّسُولِ، وَقَرَّةُ عَيْنِ الْبَشَّارِ۔

سَنَادِيَةُ الْمَلَوِلِ، وَقَامِعُ أَهْلِ الْفَلَلِ، وَقِنْ اِمْطَفَاهُ

اللَّهُ الْمُكَبِّرُ الْمُتَعَالُ، شَمَّرَةُ فَلَبِّيَ الْفَقِيقِ وَفَرَّةُ عَيْنِ الْوَصِيقِ، وَمَنْ مَدَحَهُ اللَّهُ أَعْلَمُ الْحَسَنُ بْنُ خَلَّافِ۔

لَبَّيْطُ الْأَوَّلُ، وَالْأَمَامُ الْثَّانِي، وَالْمُقْتَدِيُّ الْثَّالِثُ، وَالنِّدْرُ الْرَّابِعُ۔

دَتَّامُ تَعْرِيفِيْنِ خَلَوَنَدِ عَالَمِ کے لئے جو نعمتِ علمی اور علیمِ عطا یا سے نواز نے والا ہے،۔ وہی اعلیٰ ترین راستے کی طرف دعوت دینے والا،

بہترین مال باپ کے فرزند۔  
 تقویٰ کا پیغام  
 خدا کی مفہومیتی۔  
 پہاڑت کی اصل۔  
 پر ہنرگاری کی آنکوش میں فیضیاب ہونے والے  
 ابروجت۔  
 بندوں کے مددگار۔  
 بلندیوں کے قور۔  
 حضرت فاطمہ الزہرا کے دلپند۔  
 ہناب علی مرضی کے ولی عہد۔  
 تمام لوگوں میں حضور اکرمؐ سے بہت زیادہ مشابہ۔  
 فضائل پروردگار کے مظہر۔ حضرت امام حنفی علیہ السلام  
 (کی ذات والا صفات دہ ہے) جو صاحبان معرفت کے لئے قبلہ نام  
 وہیں حاصل کرنے والوں کے لئے پرگہرات، پیغمبر پاک کی فرمیں پر  
 بہریل امین نے فخر کیا، اور پروردگار عالم نے دوسروں پر میاہت  
 نہیں مانی۔  
 وہ حکمت کا سرخیہ۔  
 حصہت کا معدن۔  
 رش و حم کو دود کرنے والے۔  
 امت کی پناہ گاہ۔  
 نعمت کے ولی (وسر پرست)

اُن پر بھی دُرودِ سلام ہوا اور ان کی آں پر بھی جو آنکش و مہتاب  
 دکی طرح شورا ہیں) پاک و پاکیزہ شجرہ طیبہ ہیں اور جو اُس سفینہ لورج  
 کے مانند ہیں کہ جو اس سے والبستہ ہوا اس نے بخات پائی اور جس نے  
 اس سے دوری اختیار کی وہ طوفان میں ڈوب گیا۔

یہ حضور اکرمؐ کی دہ اولاد طاہرین ہیں جن سے خداوند عالم نے ہر  
 یہس کو دود رکھا، اور ہر عیب و نقص سے اُنھیں پاک اور متنہ قرار  
 دیا ہے۔ خداوند عالم کی طرف سے اُن پر محرکی ریت اور اسماں کے  
 ستاروں کی طرح (آن گنت) دُرودِ سلام ہو۔

اسی کے ساتھ دُرودِ سلام ہو (نوائیہ رسول) (امام موتمن صاحب  
 شاد و حسن پر جنہیں زہر دے کر شہید کیا گیا)، اور جن پر مصائب ڈھلتے  
 گئے۔ جیکہ وہ بُت پرستی کا قائم قبح کرنے والے فرمان و سُن  
 (کے حدود) معین کرنے والے تھے یعنی (حضرت امام) حسن بنتی،  
 جو حضور اکرمؐ سے قربت رکھنے والوں کو حیات نو کا پیغام دیئے  
 والے اور بدحالی کے موقع پر لوگوں کو شکم سیر کرنے والے تھے۔  
 بحق سیکھی ہوئے پرچم۔  
 بحکمہ نہ ہوتے موتی۔

دین مذکور۔ اور سیف مشہور کی حیثیت کے مالک تھے۔  
 وہ بُت کے خاندان سے اور وہی (پیغمبر) کے بھائیں تھے۔  
 حضرت فاطمہ الزہرا سلام اللہ علیہا کے دلپند تھے۔  
 صاحبِ کساد، سخاوت کے معدن، شجرہ اخلاص اور شہر وفا۔ کی  
 منزل پر فائز تھے۔

اسلام و شریعت کا مرکز، احکام و علوم کا مکون اور قانون طالوں کا  
کے آسمان۔

اولاد رسول میں خوشید تاہاں، جناب میڈ کی آنکھوں کی ٹھنڈک  
چانجیے روشن و نور۔ جنہیں خداوند عالم نے منتخب قرار دیا۔  
وہ پیغمبر اکرم کے میوہ دل و صی پیغمبر کی آنکھوں کی ٹھنڈک  
اور وہ ذاتِ گرامی ہیں جن کی خداوند عالم نے مدد حوشنا فرمائی۔  
حضور اکرم کے نواسوں میں اول۔

سلسلہ امامت میں دوخم۔

پیشوائی و رہنمائی میں سوکم۔ اور

(جب پختن پاک کو ترتیبے یاد کیا جاتے تو) چہلدم ہیں  
یعنی امام برحق، جنت فدا، نائب سید الادیار علیہ سنت الانبیاء  
حضرت امام حسن علیہ السلام



بلند ہفت دالے!  
ہدایت کے جوہر

ابتداء انتہا کے لحاظ سے ہدایت پاک و پاکیزہ۔

اسلام کے علم اور پرچم کو بلند کرنے والے  
علم و دانش کے مرکز۔

نہم دردایت کے مکون۔  
صاحبِ فضل و کفایت۔

ورثہ دارِ امانت و ولایت و خلفت و درایت۔

صدق بیوت کے جوہر۔

دییاے (علوم) امکنہ عنده کے منقی۔  
اور آں نعمت کے شرف کا تابع۔

آن کی ذاتِ ولاد صفات: نسل امامت کی سعادت کی بخشی اور  
ذریت اسماں میں کامیاب گی۔

جنیل القدر نواسے رسول۔  
امام عالی و قادر۔

اپنے زمانہ کے لوگوں میں سب سے افضل و اعلیٰ۔

حسب و نسب، علم و دانش میں سب سے بلند سب سے جلیل القدر  
سب سے تیادہ کامل۔

جو اماں جنت کے سردار۔ جن کی خدمتِ تمام جہانیں پر فرض،  
جن کی عجتِ مسلمانوں کو آتشِ جہنم سے بچانے والی اور جن کی پیروی

اللہ کے تمام بندوں پر واجب

(یقیناً، علیٰ آپ کئے نزدیک ویسے ہیں جیسے موسیٰ کے لئے  
ہارون تھے۔ تو آنے والے مولود کا نام ہارون کے فرزند کے نام  
پیدا کئے)۔  
جبریل امین نے حضور اکرمؐ کی خدمت میں حاضر ہو کر سلام کیا  
اور خداوند عالم کی طرف سے میلاد کیا باد پیش کرنے کے بعد بتایا کہ:  
خداوند عالم نے فرمایا ہے کہ آپ اس بچے کا نام جناب ہارون کے  
فرزند کے نام پر "مشیر" رکھیں۔  
حضرت حضور اکرمؐ نے فرمایا (اے جبریل، یہ تو دوسری زبان کا نام ہے  
جبکہ ہماری زبان عربی ہے۔  
تو (خداوند عالم کی طرف سے) فرمان آیا کہ، "محسن" نام رکھئے۔

چنانچہ حضور اکرمؐ نے آپ کا نام "محسن" رکھا۔  
پھر ساتویں دن حضور اکرمؐ صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کا  
عقيقة کرایا (بچے کے بالوں کو صاف کرایا) سپرخوشیوں کا،  
بالوں کے ہم وزن چیاندی راہ خدا میں قشہ بان کی اور ایک ذبیح  
ذبیح کرایا۔

و

"معانی الاخبار" اور "علل الشوائع" کی روایت ہے کہ:  
حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام کا نام خداوند عالم کی طرف سے  
جبریل نے حضور اکرمؐ کی خدمت میں پیش کیا۔ اور آپ کے لئے  
لباس بھی جبریل امین ہی لائے تھے۔

لہو شتر کے ہم صنایع ہے۔

## ولادت باسعادت

مشہور قول کے مطابق آپؐ کی ولادت باسعادت:.....  
5 ار مفان المبارک 3 سہ ہجری کو مدینہ متورہ میں ہوئی۔

امانی شیخ صندوقؐ کی روایت ہے کہ: جب آپؐ کی ولادت باسعادت ہوئی، اور شہزادی کو نین،  
خالوں جیش حضرت فاطمۃ الزهراء السلام اللہ علیہما نے جناب امیرؐ  
سے بچے کے نام کے بارے میں گفتگو فرمائی، تو انہوں نے فرمایا  
کہ میں حضور اکرمؐ صلی اللہ علیہ وسلم اور پیغمبر نہیں کر سکتا۔

پھر حبیبؐ کو کہا گیا تو آپؐ نے جناب امیرؐ سے دریافت فرمایا کہ:  
کیا تم نے اس کا نام بخوبی کیا؟  
آپؐ نے فرمایا کہ: نام کے سلسلہ میں، میں آپؐ پر بیعت  
نہیں کر سکتا تھا۔

تو حضور اکرمؐ نے فرمایا کہ: اور میں (وہی) پر وکار پر بیعت  
نہیں کر سکتا۔

چنانچہ خداوند عالمؐ نے جبریلؐ سے فرمایا کہ، (میرے بھی) محمدؐ  
(کی صہیزادی) کے سہاں بچے کی ولادت ہوئی، تم ان کی خدمت میں  
حاضر ہو کر سلام پہنچو، مبارک باد پیش کرو اور کہہ دو کہ:  
ان علیاً مُنْكَرٍ مَنْزَلَةٌ هَارُونٌ هُنْ مُؤْمِنُوْنَ قَبْلَهُ بِاسْمِ ابْنِ هَارُونٌ

اور ابو الحسن النسائي کی بیانیت ہے کہ :  
 سَكَانُ الْهَمَاءِ عَرَقٌ وَجَلْجَلٌ تَجَبَّتْ هَذَيْنِ الْوَمَيْمَنِ عَنِ الْخَلْقِ لِعِنْ  
 حَسَنَافَ حَسَنَيْنَا، عَتَّى لِسَعْيِنِيْمَا امْبَانَافَاطِيْمَةَ سَلَامُ اللَّهِ عَلَيْهَا،  
 فَإِنَّمَا لَا يَعْرِفُ أَنَّ أَخَدَنِيْمَ الْعَرَبِ لِسَعْيِيْمَا فِي قَدِيمٍ  
 الْأَيَّامِ إِلَى عَصْرِهِنَا - لَوْمَنْ فَنَزَارِيْ - فَلَا يَعْلَمُنَ، مَعَ سَعْيِتِ  
 خَيَاذِهِنَا وَكُلُّرَةَ مَا نَعْمَلُنَ الْأَسَافِيْ - - -

خدادنی عالم نے ان دونا ہوں، "جن اور جین" کو اپنے پاس مختی  
ر کھاتھا، تاکہ حضرت فاطمۃ الزهراء اسلام اللہ علیہما کے بچوں کے نام  
ر کھجبا میں، ورنہ زمانہ قدیم سے، اہل عرب میں کسی کا یہ نام نہیں  
ملتا ان اہل بین کے بیہاں یہ نام پایا جاتا ہے، حالانکہ "او لاد تزل" بھی  
بھی ہر طرف سچی ہر فی حقی "او اہل بین" کے بیہاں بھی ناموں کی لکھت پانی  
جان قات ہے (لیکن یہ دونا نام ان کے ہاں بھی نہیں ملتے۔ گویا خداوند عالم  
نے ان دونا ہوں کو ان دو شہزادوں کے لئے خصوصی کر لکھا تھا)  
ماننا فرمائے، کمال احمدی، صفحہ ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۰۴

کافی کی رہا ہے، حضرت امام علی رضا علیہ السلام سے کسی نے  
دریافت کیا بیٹھے کی (ولادت پر) تہذیت دہنائک باد کا آغاز کبے  
ہوا۔

امام علیہ السلام نے فرمایا کہ: جب امام حنفی کی ولادی مساعت ہوئی تو جناب حیرتیں امین حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے، مبارک باد پیش کی (خلائق دنیا کی طرف بچپے کا)

آپ کی ولادت بامدادت سے کچھ عرصہ قبل جناب عباس بن عبدالمطلب کی زوجہ حمراء جناب امّ الفضلؑ نے ایک خواب دیکھا تھا، جسے حضور اکرمؐ سے بیان کرتے ہوئے اہوں نے کہا تھا کہ: "اے خدا کے رسولؐ، میں نے خواب میں یہ منظر دیکھا ہے کہ یہی آپ کے جسم کا ایک مکردا میریؐ گود میں رکھ دیا گیا ہے۔" حضور اکرمؐ نے فرمایا کہ، (غفریب) میری بیٹی فاطمہؓ کے یہاں رُکا پیدا ہو گا جو آپ کی آٹو ش میں آئے گا۔

چنانچہ جب حضرت امام حسنؑ کی ولادت ہوئی تو حضور اکرمؐ نے بچے کھواپنچی (چمپی) جناب امّ الفضلؑ کی خدمت میں پیش کیا، جسیکوں نے اٹھیں دو دھر لیا۔

عطارین یسادگی روایت ہے کہ ... ایک راہب نے جب حضرت  
مام حسن اور امام حشیں پلیہا السلام کو (ان تکی کنی کے زمانہ میں) دیکھا  
تو انہیں پیلہ کرنے کے بعد (فروٹ اسٹریٹ سے) روٹے لگا اور لوگوں کو  
بتایا کہ:

ان دونوں شہزادوں کا نام توریت میں شبیرا و شبیرہ ہے جیکہ تمہیں میں ان کو طاب اور طیب کے نام سے بلاک آتا ہے۔

پھر اُس نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں دریافت کیا، اور جب آنحضرت کی خصوصیات بتانی ممکنیں تو آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر اُس نے کلمہ یٰ حا اور سلان ہو گیا۔

# قرآنِ کریم

## مذکورِ محبوبی

سورہ مبارکہ "الطور" میں ارشادِ قدرت ہے:

وَالَّذِينَ آمَنُوا وَأَتَعْبَثُمْ فَرِيقُكُمْ مَا يَمْكُنُ، الْحَقْنَابِصُمْ  
قُرْيَبَهُمْ، وَهَا أَتَنَاهُمْ مِنْ عَذَابٍ مِنْ شَيْءٍ ..

اور جو لوگ ایمان لائے، اور ان کی اولاد نے بھی ایمان میں ان کی  
بیوی کی، ہم ان کی اولاد کو ان کے ساتھ شامل کر دیں گے اور ان کے  
عل میں ہم کوئی کمی نہیں کریں گے)

توجب عام صاحبہاں ایمان کی مومن اولاد ان کے ساتھ ہو گی تو  
گل ایمان کی اولاد کے مرتبے کا کیا سمجھنا، جسے پیغمبر نے اپنی  
اولاد کہا ہو۔؟

اور سورہ نور میں ارشادِ قدرت ہے۔

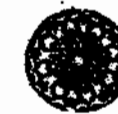
الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوَّلَهُ يَعْمَلُونَ بِعَمَلِهِ لِيَقِيمُ  
وَلَسْتُ غَنِيًّا وَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا، وَنَّا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ وَرَحْمَةً وَعِلْمًا،  
فَإِنَّمَا يَخْفِي اللَّهُنَّ تَلَاقُوا وَأَبْعَوْا سَبِيلَكَ وَقِيمُ عَذَابِ الْجَنَّمِ،  
وَرَبِّنَا أَدْخِلْمُ جَنَّاتَ عَذْنَبِ الْأَنْقَاصِ وَعَذَابَنَّهُمْ وَعِنْ مُنْهَنَّ مِنْ  
آبَاءِهِمْ فَرِيقُكُمْ -، إِنَّكَ أَمْتَ الْعِزِيزَ الْحَكِيمَ

نام بخوبی کیا، کیشیت مقرر کی (اور بتایا کی خداوندِ حالم نے  
فرمایا ہے کہ،) (سال تویں دن) بیچے کے بال تمنہ سے جائیں،  
عقیقہ کیا جائے۔

پھر جب حضرت امام حسین علیہ السلام کی فلادت باسعادة  
ہوئی تو بھی جناب جبریل امین اسی طرح تشریفی لائے اور  
یہی سب کام انجام دیتے۔

مسار الافوار جلد ۲۲

صفہ ۲۵۴



اور سورہ مبارکہ ابراہیم میں ارشاد و قدرت ہے،  
 ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلْمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيِّبَةً أَهْلَمَا ثَابِتَ  
 وَفَرِعَهُمَا فِي السَّمَاءِ، لَوْنِي أَكْلَهَا أَهْلَ جَهَنَّمَ بِإِفْنِ رَبَّهَا...  
 (خداؤند عالم نے پاکیزہ بات کی مثال شجرہ طیبہ سے پیش کی، جس  
 کی چڑی میں میں) راست ہے، اور جس کی شاخ آسمان میں ہے، جو  
 اپنے پروردگار کے حکم سے ہر آن پھل دیتا ہے)

اور پوری کائنات میں حضرت رسول نبادصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بیسا  
 شجرہ طیبہ کس کا ہے، اور آن کی ختنہ نیک ختر حضرت فاطمۃ الزہراؑ  
 جیسی پاک و پاکیزہ نسل اور کس کی ہے جو اولاد رسول کی یتیش سے  
 دنیا میں بھی لائق احترام ہیں اور آنہتہ میں بھی آن کا درجہ اتنا بلند ہے  
 کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ :

قیامت میں ہر دشت منقطع ہو جائے گا، مگر میرا اولاد میری اولاد  
 کا وکٹہ برقرار رہے گا۔

اور مولائے کائنات امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام کے  
 باکے میں فرمایا کہ :

وَيَأْخُلُّ أَنْتَ أَخْيَ فِي الدُّنْيَا فَالآخِرَةِ  
 (ایے علی تم دنیا میں بھی میرے بھائی ہو، اور آنہتہ میں بھی

تفسیر فرات ابن ابراہیم میں جعفر الفرازی کی روایت ہے، جنہوں  
 نے اپنے سلسلہ سند سے بیان کیا ہے کہ قرآن مجید میں جو ارشاد  
 قدرت ہے کہ :

(جو لوگ عرش کو اٹھانے والے اور اس کے پاس رہنے والے  
 (فرشتے) اپنے پروردگار کی تسبیح، حمد کے ساتھ سمجھتے ہیں، اور اس پر  
 ایمان رکھتے ہیں، اور ایمان والوں کے لئے استغفار کرتے ہیں (بہتے  
 ہیں کہ، اے ہمارے پروردگار تونے ہر چیز کا اپنی رحمت اور علم سے  
 احاطہ کر رکھا ہے، تو ان لوگوں کو خوش دے، جنہوں نے توبہ کر لی، اور  
 تیک راستے کی پیروی کی، اور انہیں حسابِ حیثیت سے محفوظ فرمایا۔  
 اسے ہمارے پروردگار انہیں اس جنت مدنیں داخل کرے  
 جس کا تو نے آن سے وعدہ کیا ہے (اور آن کے نیک بادیا اور  
 اولاد کو آن کے ساتھ شامل کر دے)۔ بیشک تو غالب، حکمت  
 (دلا ہے)

اس آیت نے بھی وضاحت کی کہ نیک اولاد، صالح مال، بیپ  
 کے ساتھ ہو گی۔

اور سورہ مبارکہ فرقان میں، پروردگارِ عالم نے اپنے کچھ اس  
 بندوں کی دعا کو ان الفاظ میں قلمبند کیا ہے کہ :  
 وَالَّذِينَ لَيَقُولُونَ وَيَسْأَهُلُّونَ مِنْ أَنْفُسِ أَهْنَ وَذَرِيَّاتِ أَهْنَ  
 (اور جو یہ دعا کرتے ہیں کہ : پالنے والے تو ہماری شریک حیات  
 اور ہماری اولاد سے انہوں کی محنت ک عطا فرمیا)  
 آیت پر غور کیجئے تو ایسا مسوس ہوتا ہے کہ اس کا بہترین مصداق  
 مولائے کائنات امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی  
 ذات گرای ہے، کیونکہ ان کے ملاوہ مکرمی کو خضر فاطمۃ الزہراؑ علیہ  
 جیسی شریک حیات میں اور نہ من جیسی جیسی اولاد۔

شَقَّلَتْ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَلْبَصَارُ .

(اُن کھروں میں ہن کو خداوند عالم نے اجازت دی ہے کہ انہیں بلند کیا جائے اور اس میں اُس کے نام کو یاد کیا جائے، میں دشام ایسے لوگ خداوند عالم کی تسبیح کرتے ہیں جن کو تجلیت اور خیر و فروخت، اللہ کے ذکر سے، هنار قائم کرنے سے اور زکوٰۃ ادا کرنے سے غائل ہیں کرتی۔ یہ وہ لوگ ہیں جن کے دلوں میں اُس دن کا خوبی ہے جس دن دبیت سے) دل اور انہیں اللہ پر بہجا میں گی

(حُمَّةُ مَلَكَةِ النُّورِ، ص ۲۶۳۶-۲۶۳۷۔ پارہ ۱۸)

جن کے بڑے میں جناب ابن عباس کہتے ہیں کہ :  
میں مسجد النبی میں تھا کہ ایک قدری قرآن نے اس آیت کی تلاوت کی، تو میں نے حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے دریافت کیا کہ :

اَنَّهُ خَدَاكَرَ رَسُولٌ : - یہ کون سے گھر ہیں ؟  
تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نہ اشارہ فرمایا کہ ،  
رَبِّيْوْتُ الْأَنْبِيَا وَعَلَيْهِمُ السَّلَامُ - وَأَوْكَنْتُهُمْ إِلَى بَيْتِ  
فَاطِّمَةَ النَّهْرِ ، صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهَا إِبَّنَتَهُ .

(ابنیتے (کرام) علیہم السلام کے مکانات)۔ یہ فرمائ کر آپ نے اپنی دختر شریک اختر حضرت فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے گھر کی طرف اشارہ فرمایا)

اور یہی مضمون ہناب بریوہ کے حوالے سے رسول ہر نے والدات میں ان الفاظیں ہے کہ: قرأت رسول اللہ علیہ السلام علیہ وآلہ وسلم:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ وَآمَنُوا بِرَبِّنَّهُمْ  
كَفَلَتِنَّهُمْ مِنْ سُرْجِسْتَهُ ، وَيَعْلَمُ اللَّهُمَّ نُورُنَا مَحْسُونُنَّ بِبِرِّهِ ،  
وَلِغَنِرِكُمْ وَاللَّهُ خَفُورٌ بِرَحْمَمْ

(اے وہ لوگو جو ایمان لائے ہو، اللہ سے ڈر و اور اس کے رون پر ایمان (ولقین) رکھو وہ تمہیں اپنی رحمت سے دوستے عطا کرے گا، اور رحماء سے لئے ایسا لود قرار دے گا جس کی روشنی میں تم چلو بھرو گے، اور تمہیں مغفرت عطا کرے گا، اور اللہ ہبہ مغفرت عطا کرنے والا مہربان ہے)

(سورة الحمدید: آیت ۱، ۲۸)

اس بارے میں ہناب ابن عباس سے منقول ہے کہ :  
”رحمت کے دوستے“ سے مراد حضرت امام حسنؑ اور حضرت امام حسینؑ ہیں، اور یعْلَمُ نَحْمَنُ لَوْرَةَ مَحْسُونَ بِرِّه (تمہارے لئے ایسا لود قرار دے گا جس کی روشنی میں تم چلو بھرو گے)۔ اس نورے مراد امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالبؑ کی ذات گرامی ہے۔  
(ملکا خذ فرمیے ”بَحَارُ الْوُنُورِ“ جلد ۲ ص ۲۰۷)

کو رسورہ مبارکہ ”النُّور“ میں مالک دوہاں نے خامناء خدا کی مذکون و شانہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ :

فِيْ بَيْوَتِ أَذْنَ اللَّهِ أَنْ شَرَقَهُ وَيَدْلِسُ فِيهَا أَسْمَهُ ، يَسْجُنَهُ  
لَهُ فِيهَا يَالْعَدُو وَالْأَصَابِلَ بِرَجَالٍ لَوْ تَلْعِمُهُمْ بِعَيْنَكَ وَلَا بَيْنَ  
عَنْ دِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الْقُلُوبِ فَإِمَاءَةُ النَّرْكَوَةِ يَخَافُونَ يَوْمَ

ابوالبخاری دکی دو دوایت ہے کہ:  
 نقیب اسٹئیں سک پا لغور وہ الولقی۔ (کا ایک مفہوم یہ یہ کہ)  
 اہلیت طاہرین علیہم السلام سے جنت کی جائے  
 اسی طرح سورہ مبدکہ الواقعۃ میں یہ لفظ مقرر ہونا آیا ہے  
 اس کے ابتدائی مصداق یہ ہے ہستیاں ہیں:

حضرت رسول خدا علیہ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
 مولائے کائنات امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام  
 خاتون جنت حضرت فاطمہ الزہرا علیہ السلام اللہ علیہما  
 سردار جوانان جناب حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام۔ اور  
 سید الشہداء حضرت امام حسین علیہ السلام۔

اور معتبر حدیث میں وارد ہے کہ:  
 ایک روز حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام نے لوگوں کے سامنے  
 خلبیدہ، اور درواز خلبیدہ یہ سمجھی ارشاد فرمایا کہ:  
 یہ اہلیت (یعنی نبی) سے ہوں جن کی مردم خداوند ملک نے تمام  
 مسلمانوں پر فرض قرودی ہے۔ (بھیساک) ارشاد قدرت ہے کہ:  
 قلْ لَا أَسْتَكُمْ عَلَيْهِ أَجْزِ الْأَمْرَدَةِ فِي الْقُرْبَانِ  
 (۱۴۷) یعنی کہہ دیجئے کہ میں تم لوگوں سے (کا) تبلیغ رسالت  
 کی کوئی اختیار نہیں مانگتا سامنے اس کے کہ (میرے) قرابداروں  
 سے متور رہوں گے، (ہستیاں کا)  
 وَمَنْ يَقْرَفْ حَتَّىٰ تَرْدَلَهُ فَيَقْعُدُ (۱۴۷)۔ (اور جو نیکی

”فِي بَيْوَتِ أَذْنَ اللَّهِ أَنْ تَرْفَعَ وَيَذْكُرُ فِيمَا اسْمَهُ...“  
 نَفَّأَمْ رَجُلَنَ، فَقَالَ: أَئِ الْبَيْوَتُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّهِ؟  
 قَالَ: بَيْوَتُ الْأَوْبَيْنَ۔

فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذَا الْبَيْتُ مِنْهَا: بَيْتُ عَلَيٰ وَقَاطَلَهُ  
 قَالَ: نَعَمْ، مِنْ أَفَاضِلِهَا۔

حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قرآن مجید کی  
 اس آیت کی تلاوت فرمائی کہ:

”أَنْ هُرُولَنْ مِنْ، جِنْ كُو خَدَاوِنْ دَالْمَنْ نَجَازَتْ دِي ہے کہ ان کو  
 بلند کیا جائے اور اس کے نام کو یاد کیا جائے۔“

تو ایک شخص کھڑا ہوا اور اس نے دریافت کیا  
 ”اے خدا کے رسول۔ یہ کون سے کھڑا ہے؟  
 حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ: ابیلے (کرام)

کے سکانات!

اس شخص نے دریافت کیا کہ:  
 اے خدا کے رسول!۔ کیا حضرت علی اور حضرت فاطمہ کا یہ گھر بھی  
 ان ہی گھروں میں شامل ہے؟

تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ:  
 ہاں۔ (بلکہ) ان میں امتیازی فضیلت رکھنے والے گھروں میں  
 ہے۔

”وَلَا كَلْفَ مَاءَ صَلَارَيْهِ: قَنْرِ الْمَوَانَ بَلْوَنْ مَزْدَكَ“

## نواسہ رسول کے فضائل و مہاتم باتیں میں

### عالم اسلام کی گرامی

محمد العطاء کی روایت ہے، نافع سے منقول ہے کہ: حضرت رسول اللہ

نے ارشاد فرمایا:

إذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ تَرَى عَرْشَ رَبِّ الْعَالَمِينَ بِكُلِّ  
نَّوْبَتِهِ شَمْ يُوقَنُ بِهِنْبَرَتِهِ مِنْ لَوْبِ طُولِهِمَا مِائَةَ مِيلٍ فَيُوَضَّعُ  
أَحَدٌ هَنَا عَنْ يَمِينِ الْعَرْشِ، وَالْوَاحِدُ عَنْ يَسَارِهِ الْعَرْشُ فَهُدُوْقِي  
بِالْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ، فَيَقُولُ الْعَسَنُ عَلَى أَحَدٍ هِمَا  
وَالْحُسَيْنُ عَلَى الْوَاحِدِ، مِنْ بَيْنِ الرَّبَّ بَلَاقِ وَتَعَالَى بِهِمَا أَعْرَشَهُ كَمَا  
تَرَى إِنَّ الْمَرْأَةَ تَرْطَاهَا

(جب قیامت کا دن ہو گا، پروردگارِ عالم کے عرش کو ہر زنیت سے  
آرائی کیا جائے گا، چھر نور کے دو انتہائی طویل)۔ میزبانیے جائیں گے ان  
میں سے ایک کو عرش کے واہنی طرف اور دوسرے کو عرش کے ہی طرف  
لکھا جائے گا۔

پھر حسن و حسین (علیہما السلام) کو لایا جائے گا تو ایک منبر پر حسن  
اور دوسرے پر حسین بٹھیں گے۔  
پروردگارِ عالم ان دونوں کے ذریعے سے اپنے عرش کو اسی طرح

اُخْتِيَاد سُرَكَهَا هُمْ سُنْنَتِيَّكِيَّ کے حُسْنِ مِنْ اور اِصْفَافِ  
کَرُودِ مِنْ گَے)

کے ہارے میں امام حسن مجتبی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ  
اس سے ہم اہلیت پیغمبر کی محنت مُراد ہے:

مَلَاحِظٌ فَرَاسَيْنَ نَاتِبَ أَلِي طَالِبٌ  
خَبَرَهُ مُغَرِّبٌ ۝



رہت کی صفات سے خصوصیت کے ساتھ سفر فرمایا ہے)  
یہ روایت امامی شیخ صدوق میں بھی حسن بن عزر العلوی نے صنوان  
بن سلمان سے نقل کی ہے۔

(بحداللہ از اجلد) صفحہ ۲۹۵، ۲۹۶ (۱۹۵)

۵

اور حضرت امام علی قطب الدین اسلام سے منقول ہے کہ:  
قالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَخْيَرُ وَالْخَيْرَ أَهْلُ الْأَرْضِ لَعْدَنِي وَلَعْدَ أَبِيهِمْ، وَأَمْهَمَا أَفْضَلُ إِنْسَانٌ أَهْلُ الْأَرْضِ.

(میرے اور علیؑ کے بعد، حن و حسینؑ زمین پر زندگی  
گزارنے والے تمام لوگوں سے بہتر ہیں، اور ان کی مادر گرامی جنیب  
(فاطمہ زہراؑ) تمام اپل زمین کی خواتین سے افضل ہیں)  
رامعطف فرمائیے: حسینؑ اخبار الرضا عو راجل الانوار (۱۹۲: ۲۹۳)

۶

اور ابو عکرؓ نے این حدود سے روایت کی ہے کہ: حضرت رسول ﷺ  
نے ارشاد فرمایا:

مَنْ أَخْبَتِ الْخَيْرَ وَالْعَيْنَ فَهُدَى أَخْبَتِي وَمَنْ أَفْضَلَهَا  
فَنَذَى أَلْفَقَنِي (جس نے حن و حسینؑ سے محبت کی، اس نے حقیقت  
محب سے محبت کی اور جس نے ان دونوں سے معاویت کی، اس نے  
درحقیقت بمحب سے معاویت کی) ... اور اکشف ولیمان میں، ثوابی نے  
حضرات الہبیت ظاہرین طیم السلام کے میزرات بیان کرتے ہوئے

33

آداست کرے گا، جیسے کوئی حورت خود کو ... آداست کرتی ہے)  
گویا یہ جوانان جنت، جس طرح دینی خوشی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کے نبیر کے حقیقی درش وارستے، آخرت میں خداوند عالم کی طرف سد کئے  
جانے والے نبیر کے یہی دعاؤں حضرات احتمال قرار پائیں گے۔  
احمد کے لئے ملاحظہ فرمائیے: امام شیخ صدوق (بحداللہ از اجلد) صفحہ ۲۹۵، ۲۹۶ (۱۹۵)

جلد ۲ صفحہ ۲۹۵، ۲۹۶

۷

اور یہ روایت تو تقریباً سماںوں کے تمام مکاتبِ فکر کی معتبر تدوین  
میں موجود ہے کہ:

الْخَيْرُ وَالْخَيْرُ مَسِيدُ اشْبَابِ أَهْلِ الْجَنَّةِ  
(حن و حسینؑ جوانان اہل جنت کے تصریح ہیں)  
البُشَّرُ قَرِيبُ الْأَسْنَادِ "میں یہ روایت ان الفاظ کے ساتھ ہے  
کہ (حضرت اکرمؓ نے ارشاد فرمایا):

الْخَيْرُ وَالْخَيْرُ مَسِيدُ اشْبَابِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَأَبُوهَمَّا خَيْرٌ  
مِشْعَمَا، وَحَنُّ وَحَسِينٌ، جوانان اہل جنت کے مسید و سروار ہیں، اور  
آن کے پدر بزرگزاد آن سے بھی بہتر ہیں)

نیز اسی مسئلہ میں سے یہ روایت بھی منقول ہے کہ حضرت رسول ﷺ  
نے ارشاد فرمایا:

أَمَا الْخَيْرُ فَأَخْلُلُهُ الْمُبَيْنَ وَالْعَالَمُ وَأَمَا الْخَيْرُ فَأَخْلُلُهُ  
الْجَنَّوُقُ الْمُرْجَمَةُ

(حن کو میں نے بیہت دلخیل عطا فرمایا ہے اور حسینؑ کو فرمات

32

## حضریٰ کرم کی اپنے نواسوں سے محبت

خاتم الانبیاء حضرت احمد مجتبی محدث مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے نواسوں سے جو محبت فرماتے تھے اس کے ذکرے سے تمام مکاتب فکر کی سنتیں سہری ہوتی ہیں۔ ہم یہاں صرف تبرکات حنفی احادیث درج کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں،

کتاب حلیۃ الاولیاء کی روایت ہے — دراوی بیان کرتا ہے کہ رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلَّهُ وَسَلَّمَ وَأَصْبَطَ الْحَنْ عَلَى عَالِيَّةِ وَقَالَ (۱۵) :

مَنْ أَحَبَّنِي فَلَيَحْبِبَهُ

(۴۳۰: ۴۴۴)

میں نے حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا کہ حضرت امام حسنؑ کو اپنے کانہ ہے پر اٹھاتے ہوئے ہیں اور فرمادے ہیں کہ جس کو مجھ سے محبت ہوئے چاہئے کہ (میرے) اس (نواسے) سے محبت کرے۔

اور کامل الزيارات میں جناب ابوذر غفاریؓ سے منقول ہے کہ:

حضریٰ کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

مَنْ أَحَبَّ الْحَنْ عَلَى الْحَيَّنَ وَفَرِيَّقَهُ مَخْلُصَالَمَ تَلْفَعَ

لکھا ہے کہ: ایک دفعہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بیدار تھے تو جناب حبیشؑ میں (جنت سے) ایک طبق لے کر آئے جس میں انداور انگوڑا تھے۔ حضور اکرمؑ نے ان میں سے کچھ تادل فرمایا تو (آن دالوں نے خداوندِ عالم کی) تسبیح پڑھی۔

اس کے بعد حضرت حسنؑ اور حضرت حسینؑ تشریف لائے، انہوں نے بھی اس میں سے تادل فرمایا۔ تو ان (انگوڑوں کے دالوں) نے سچان اللہ کہا۔

پھر آنحضرتؑ کے ایک ساتھی آئے اور انہوں نے بھی دو بیل کاٹے، لیکن اس دفعہ تسبیح کی آواز نہیں آئی۔

تو جب حضرتؑ میںؑ نے (وضاحت کرنے پڑئے) فرمایا کہ یہ سچل بیٹی، وصیتی اور اولاد بیٹی کے لئے ہیں۔

مناقب اہل بیل طالب (جلد ۲، صفحہ ۱۵۰، ۱۵۹)

اللہیعہ المفری کا بیان ہے کہ: جنت نے پروردگارِ عالم سے درخواست کی کہ ابھے خوبی دنیت بخشی جائے۔ تر خداوندِ عالم نے ارشاد فرمایا کہ:

إِنَّمَا تَنْهَىُنَا عَنِ الْحَسَنَ وَالْمُنْكَرِ

میں نے تجھے حسنؑ اور مکرؑ کے دریے سے زمینت دی ہے۔

یہ بھاپ کی محبت کے سر و دل حضرتؑ میں بہت اضافہ ہوا۔

مناقب اہل بیل طالب (۲: ۴۵)

ادلاڈ، سیمول (کے ماتنہ) ہوتی ہے، اور حسن حسین، میری دنیا  
اور میری زندگی) کے دو سیمول ہیں۔<sup>۲۷</sup>

اور عتبہ بن غزوان کی روایت ہے کہ :  
 حضرت رسول نہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے دلوں نواسوں  
 کو اپنی آغوش میں بھاٹتے ہوئے تھے، کبھی ایک کامنہ چور متے تھے  
 کہ مسی دوسرے کا۔

یہ منتظر دیکھ کر لوگوں نے سوال کیا : ”اے خدا کے رسول کیا آپ نبھوں سے (اتھی) محبت کرتے ہیں ؟

تو حضور اکرم نے فرمایا :  
ہالی لَوْ اَجْتَبَ رَبِّيْحَاتِقَ مِنَ الدُّنْيَا.  
(کیسے ہو سکتا ہے کہ میں ان سے محبت نہ کر  
کی زندگی کی خوشبو ہیں)

درمل اخظر فرمیئے: منابن شہر اشوب  
سمالہ "بیکاہ الائچن ان" بلڈ ۲۲۴ ص ۲۰۱ (۲۰۱۰)

یہ روایت راشد بن علی، اور ابوالیوب الصاری دیگر سے بھی  
 منتقل ہے۔

نیکہ ابو حازم کی روایت ہے کہ ...

رَأَيْتَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عِمَّا لَعَابَ

۷۰۔ یہ حدیث صیحہ بخاری کے انوکھی موجود ہے۔  
اور ترمذی مسلم کی حدیث صیحہ ہے، شعبہ نہاس کی روایت کی ہے۔  
اویمہدی اپنے میمون نے اسے میرزا یعقوب سے نقل کیا ہے۔ (۲۳: ۳۳)

الثانية وبعدها ولوكانت قنطرة بعد درجتين عالج الآباء الذين تكون  
ذنبًا آخر جاءه من الآباء

جن نے حنث و حسین اوساں دلوں کی اولاد سے علوم کے ساتھ  
حیثت کی، آتش (جہنم)، اُس کے رُخ کو نہیں اگر بیان کے لئے گناہ ....

— (بہت ریا ہوں) سوائے اس کے کہ اس نے کوئی ہیا کنا  
کہا ہو جو اسے دائرہ اہمان سے خارج کر دے۔

کیونکہ بوس شخص دائرہ ایمان سے خالص ہو جائے اُس کی بیانیں کیوں  
کی پیش پہنچ دگا کوئی حیثیت باقی نہیں رہتی اور شدہ اجر و ثواب کا  
تعداد رہنمائے

نیز حباب ابوذر خدای سیہی سمجھی منقول ہے،  
لئے فی تر سوْل اللہ بعْثَتِ الْحَنْفَ وَالْمُشَّانَ فَلَمْ يَجِدْهُمَا، وَأَنَا  
عَبْدُ مَنْ يَجِدُهُمَا لِحَثْتَ رَسُولَ اللہِ صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِنَّا هُنَّا

(۴۳۔ ۴۹۹)

(مجھے حضرت رسول خدا نے (حضرت امام) حسن و حسینؑ کی محبت حکم دیا، تو میں ان دونوں سے محبت کرتا ہوں، اور جو ان دونوں سے محبت کرے اُس سے بھی محبت کرتا ہوں اکیونکہ حضرت رسول خدا بھی اسے شخص سے محبت کرتے ہیں۔

مناقب ابن شیراز شہب کی روایت ہے، مسند امام رضا میں منقول کہ حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا، **الْوَلَدُ مَسْجَدٌ، وَالْمُخْنَفُ دُلْمَسْنَةٌ، وَرَجُلٌ شَانِیٌ بَعْنَ الْأَرْبَتِ** ۲۳۳: ۲۷۱

بن شهر اشوب نے اپنی مشہور کتاب 'المناقب' میں بھاہے کہ:  
أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْذَ بَيْلَةَ الْحَسَنِ وَالْجُنَاحِ  
فَقَالَ:

مَنْ أَحَبَّهُ فَأَعْبَطَهُنَّ وَأَبْاهَمَهُنَّ أَمْهَمَهُ، كَانَ مَقْعِيًّا فِي  
دُرْجَاتِهِ فِي الْجَنَّةِ، لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ  
(جناب پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حسن و حسین کا ہاتھ  
تھاما، اور فرمایا:

جو شخص بھر سے محبت کرے (میرے) ان دونوں (تواسوں) سے  
محبت کرے اور ان دونوں کے ماں باپ سے (بھی) محبت کرئے  
وہ روز قیامت، جنت میں (میرے) ساتھ ہوگا۔  
اور اس بات کو مشہور شاعر ابوالیا جتین نے نظم الاخبار میں ان  
لفظوں میں بیان کیا ہے کہ:

أَنْخَذَ النَّبِيُّ يَدَ الْحَسَنِ وَصِيرَهُ لَيْلَمَاقِعَلَ وَصَحْبَهُ فِي مَجْمَعٍ  
مَنْ وَدَنِيٌّ يَا قَوْمٌ أَدْهَنِيْنَ أَوْ أَبُو يَمِنًا فَالْخَلْدَهُ مَشْكُنَهُ مَهْيَى  
(پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دن حسین اور ان کے بھانی  
حسن) کا ہاتھ تھام کر، اپنے اصحاب کے گھن میں اسلام فرمایا کہ:

"اے لوگو۔ جو شخص بھر سے محبت کرے گا، وہ بہشت میں  
اور ان دونوں کے ماں باپ سے محبت کرے گا، وہ بہشت میں  
میرے ساتھ ہوگا"۔

تھے: نزکہ بالا راویتہ راویتہ المحدثت کی سند یعنی کتابوں میں بھی جاسکتی ہے:  
جائز ترددی راوی صحابہ تھے، «فَقَالَ أَمَّا حَمْزَةُ عَبْنُ شَرْفَ الْمُبْطَنِ، فَقَالَ أَمَّا

أَمَّا إِبْرَاهِيمُ شَرْحِهِ، أَوْ إِبْرَاهِيمُ بْنِ بَطْرُولِهِ،

الْحَسَنُ وَالْجُنَاحُ كَمَا يَمْضِي الرَّجُلُ الشَّرِّفُ  
میں نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ حسن و جنہین کے  
لئے دہن کو اس طرح پھوس رہے تھے جس طرح کوئی شخص رکھی شیرس  
پھسل کو چھوتا ہے۔ (بخاری انوار ۲۲۲، ۲۲۳)

عبد الدین بریدہ کی روایت ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے اپنے  
پدر بزرگوں سے سنا ہے کہ:

ایک روز حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم مسجد میں نیز  
تشریف یافتے اور خپڑے رہے تھے کہ اسی دوران آپ کے  
دونوں نواسے جو بہت کم تھے سرخ پوشال پہنے ہوئے مسجد  
میں داخل ہوئے۔

آن کے چلئے کا انداز دیکھ کر حضرت رسول خدا میرے اترے دونوں  
کو اٹھایا (دوبارہ میرے تشریف یافتے گئے) دونوں نواسوں کو اپنی گود  
میں بھالیا، اور قرآن مجید کی اس آیت کی تلاوت فرمائی کہ:  
تَهْدِي أَمَّا إِلَّا دُنْعَى (تھاری) آزمائش (کا ذریعہ) ہیں۔  
(بخاری انوار علیہ ۲۲۲، ۲۲۳)

الْوَمَامُ الْخَافِظُ لِرِشِيدِ الدِّينِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلَى

تلہ بار این اہم سنت کتاب اس کو تھی تھے لایحہ "انہ شرف الہی" میں اس روایت کا ذکر کیا ہے  
"شافعی" و "المقدام" میں۔ ترددی تھے، جائز ترددی میں قیمت  
"بہشت" میں۔ مقصودی تھے "الرَّبِيعَ" میں۔ الحمد بعین، سفاری تائب الفضائل میں۔ اور  
درست کہتے ہیں کہ اپنی تعلیمات میں یہ روایت فلسفی ہے۔

حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مشہور صحابی جناب ابن مسعود کی روایت ہے کہ ایک مرتبہ حضور اکرم کے زاف پر حضرت امام حسنؑ اور حضرت امام حسینؑ بیٹھے ہوئے تھے۔ اور حضور اکرم یہ فرمادی ہے تھے کہ:

مَنْ أَحَبَّنِي فَلَيَعْبُدْهُ مَنْ تَعْبَدْنِي  
جو مجھ سے محبت کرتا ہے اسے اسی پر ہے۔ ان دلوں (نواسوں) سے سمجھی محبت کرنی چاہیے۔

اور جناب ابن مسعود سے ایک اور روایت بھی ہے کہ:

ایک روز حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بیت الشرق کے اس طرح باہر تشریف لائے کہ آپ کے ایک کانہ پر حضرت حسنؑ بیٹھے تھے اور دوسرے کانوں پر حضرت حسینؑ اور آنحضرتؑ کی بھی ایک کو پیار کر رہے تھے اور کہی وجہ کو۔

یہ منظر دیکھ کر ایک شخص نے دریافت کیا:

”ایے خدا کے رسول، کیا آپ ان دلوں (نواسوں) سے اتنی زیادہ محبت کرتے ہیں؟“

تو حضور اکرمؐ نے اسٹاد فرمایا کہ:

مَنْ أَحَبَّهُمَا فَقَدْ أَحَبَّهُمْ وَمَنْ أَعْفَسَهُمَا فَقَدْ أَعْفَسَهُمْ  
(یہ نے (میرے) ان دلوں (نواسوں) سے محبت کی اس نے درحقیقت مجھ سے محبت کی، اور جس نے ان دلوں سے دھنی کی اس نے حقیقتاً مجھ سے دشمنی کی)

امامہ بن زیدؑ کی روایت ہے کہ:

میں نے ایک مرتبہ، کسی ضرورت کے تحت ارادت کے ساتھ حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا دروازہ کھٹ کھٹایا۔ تو حضور اکرمؐ کی اسی حالت میں باہر نکلے کہ آپ اپنی چادر کے اندر بھی کو گود میں لے ہوئے تھے، جسے میں سمجھنے سنکا۔

میں نے حضور اکرم کی خدمت میں اپنی حاجت بیان کی، پھر جب میری حاجت پوری ہو گئی (اور میں والپی کے لئے آمادہ ہوا تو) حضور اکرم سے دریافت کیا کہ:

آپ چادر کے اندر کیا چیز لئے ہوئے ہیں؟

یہ سن کر آپ نے چادر بھادی۔ تو میں نے دیکھا کہ آپ حضرت امام حسنؑ اور امام حسینؑ علیہما السلام کو گود میں لئے ہوئے ہیں۔

پھر آپ نے فرمایا:

هَذَانِ ابْنَاءِي وَابْنَاءِ ابْنَتِي، اللَّهُمَّ إِنِّي أَحَبُّهُمَا وَأَبْحَبُهُمَا

”یہ دلوں میرے فرزند، اور میری بیٹی (فاطمہؑ) کے بیٹے ہیں۔ خدا اور میا۔ میں ان دلوں سے محبت کرتا ہوں تو میں ان سے محبت کرنا اور جو ان سے محبت کرے اس سے سمجھت فرماتا۔“

حَلَّ كَلَمَةٍ مُلَاقِنَ فَرَأَيْتَ مَا تَرَى إِنَّهُ شَرِيفٌ

حَمْدَ اللَّهِ صَفَوْ ۖ ۖ

لئے: بارہ ابن الحست کی مندرجہ ذیل مختصر تاریخ میں اس روایت کا تذکرہ موجود ہے:

جیات ترسنی۔ ابانت المکبری۔ کتاب المسانی وغیرہ۔

مَرْحُم صَفِيرَةً وَلِعِزِيزَةَ كَبِيرَةَ فَلَيْسَ مِنْهُ.

(اگر تمہارے دل سے محنت سلب کر لی گئی ہے تو میں کیا کروں  
والبتہ یاد رکھو کہ یہ شخص ہمارے کمسنوں پر رحم نہ کرے اور نہ ہمارے  
بندگوں کی توقیر کرے اُس کام سے تعلق نہیں ہے) اللہ  
البعالیٰ موصیٰ نے یہ روایت سمجھی نقل کی ہے کہ:  
حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مسجد نماز پڑھ رہے ہوئے تھے اور  
حضرت حسن اور حضرت حسین و دران نماز، مسجد کے کی حالت میں آپ  
کی پشت پر بیٹھ چاہتے تھے، اُس وقت اگر کوئی شخص ان شہزادوں کو  
پشت رسول سے ہٹانا چاہتا تو اس غفرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اشارے  
سے منع کر دیتے تھے، سچرجب نماز سے فارغ ہوتے تھے تو وہ لوگوں شہزادوں  
کو اپنے گود میں بھاگ کر فرمایا کہتے تھے کہ:

مَنْ أَخْبَتْنِي فَلَيُحْبِبْ هَذِهِنِ

(جو مجھ سے محنت کرتا ہے اُسے (میرے) ان دلوں (نواسوں)  
سے سمجھی محنت کرنی چاہیتے)۔

اور حلیہ کی روایت ہے کہ (اس موقع پر حضور اکرم نے فرمایا کہ،  
ذَرْ وَحْمَانِي وَأَنْجِي، مَنْ أَخْبَتْنِي فَلَيُحْبِبْ هَذِهِنِ  
وَنَاقَ الْمَوَالَاتِ، این شہزادوں پر رحم نہ کرے) ۱۵۵

و

عبداللہ بن زریعہ کا بیان ہے کہ میں نے اپنے پدر بزرگوار سے مخاطب ہوئے

لئے، حوالہ کے لشمنا لفڑ فرا رایج ہے،  
کتاب مذاقب آل الی طہیت، تکمیل، حلقات شیعہ الدین ابو عبد اللہ الشافعی  
المعرفت، این شہزادوں پر رحم نہ کرے: جلد ۱۵، صفحہ ۱۵۵

ایک اور روایت کے الفاظ یہ ہیں کہ:

وَعَا الشَّيْقَ حَتَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ قَرَبَ مَوْتِهِ فَعَيْلَهُ  
وَمَسَّهُمَا وَجَعَلَ يَرَى مِثْقَمَهَا وَعَيْنَاهَا تَهْمَلَانِ ۱۵۴:۲۳

حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی رحلت سے  
قبل (اپنے دلوں نواسوں کو) بلایا، انھیں پیار کیا، ان کی خوبیوں نگی  
اور ان کے لب رخسار کا بوسہ لیتے رہے۔ اس حالت میں کہاں کی  
آنھیں ڈبڈ بارہی تھیں)

مسند امام احمد بن حنبلؓ کی روایت ہے کہ:

حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے نواسوں، حضرت  
امام حسن اور حضرت امام حسینؑ کو پیار کر رہے تھے جسے دیکھ کر عینیہ نامی  
شخص سے کہا کہ ۱۵۵۔

میرے دل فرزند ہیں، میں نے تو کبھی کسی کو پیار نہیں کیا۔

یہ سن کر حضور اکرمؐ نے فرمایا کہ:

مَنْ لَا يَرِحْمَمْ لَا يُرْحَمْ

جو شخص لوگوں پر رحم نہ کرے خود اُس پر (بھی) رحم نہیں کیا جائے گا،

لیکن اس سلسلہ میں حفص الفراہد کی روایت یہ ہے کہ:

جب اس شخص نے یہ بات کہی تو حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بہت نداش ہوئے اپنے چہرے سے ناراگی کے آثار نمایاں تھے

اور آپ نے اس شخص کو مخاطب کر کے فرمایا: اُن کا نام تھا عینیہ،

ان کا نام تھا عینیہ، من قلبک فدا اصلح پاک ہمن لئم

۱۵۶ بس روایت میں عینیہ کے بیوی اُندراع بن عباس کا نام تھا۔

فرما رہے ہیں کہ :  
 نَعْمَ الْعَمَلُ بِمَلَكَتِنَا وَلَعْمَ الْعَدُلِ أَنْتَمَا  
 (تمہارا اونٹ بہترین اونٹ ہے، اور تم دونوں بہترین انساف  
 کرنے والے ہو) ————— (مناقب آلب ابی طالب جلد ۲ ص ۲۷)  
 اور عبید العزیز کے سلسلہ سند سے منقول ہے کہ :  
 حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم (مسجد میں) تشریف فرماتے کہ اسی  
 اشناہ میں حضرت حسن و حضرت حسین مگرے نعل تراپ کی طرف ہوتے۔  
 جب حضور اکرم نے دونوں کو اپنی طرف آتے ہوئے دیکھا اور  
 محسوس کیا کہ ان کے پہنچنے میں تاثیر ہو رہی ہے تو اپنی جگہ سے  
 اٹھے، ان دونوں کو اٹھا کر اپنے کانہوں پر پھایا، اور فرمایا،  
 نَعْمَ الْمُلْعَنِ مَطْبَعِكُمَا وَلَعْمَ الْأَكْبَانِ أَنْتَمَا، وَالْأُوْكَنَافُ غَيْرُكُمَا  
 (بہترین سواری، تمہاری سواری ہے، اور تم دونوں بہترین  
 سوار ہو، اور تمہارے پدر بزرگوار تم سے بھی بہتر ہیں)  
 حاد کے لئے ملاحظہ فرمائیے، خوشی کی تکبیر ترقیتی  
 بولا : مناقب آلب ابی طالب جلد ۲ ص ۲۷

و

خلفیہ شافی کے غلام اسلم کا بیان ہے کہ :  
 میں نے دیکھا کہ حضرت حسن و حضرت حسین، حضرت رسول خدا  
 کے کانہوں پر بیٹھے ہیں۔  
 یہ مشکلہ کیمیں نے کہا، تمہاری سواری تو بہتری ہے۔  
 تو حضرت رسول خدا نے ارشاد فرمایا کہ: اور یہ دونوں بہترین

وہ فرماتے تھے کہ :  
 حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم (مسجد نوی میں) انہر پر دستی  
 ہوئے خطبے دے رہے تھے کہ آپ کے دونوں نواسے حضرت حسن  
 اور حضرت حسین مساجد پوشک اپنے ہرے مساجد میں داخل ہوتے۔  
 اُس وقت دونوں بہت کم تھے، اور کسی بھی کے اذاز سے، چلتے ہوئے  
 آرہے تھے۔

یہ منظر دیکھ کر حضرت رسول خدا انہر سے اُترے دو نواسوں  
 کو اٹھایا، اور انھیں گود میں بٹھا کر قرآن مجید کی اس آیت کی تلاوت  
 فرمائی کہ،

سَهْنَارِ امَالٍ اور تھارِ ادَلَادِ آذِنَائِشِ دَكَازِ لِعِيْهِ ہیں ۔

اس روایت کو ابو طالب الحارثی نے اپنی کتاب قوت القلوب میں بھی نقل کیا ہے، البتہ اس میں صرف امام حسن مجتبی کا ذریعہ

جلب خلیفہ عہد اللہ الصاریح کہتے ہیں کہ :  
 میں عذہور اکرم کی حضرت میں حاضر ہوا تو دیکھا کہ آپ اونٹ کی طرف پھیکھ رہے ہیں، پشت ہر لگ پر آپ کے دونوں نواسے حضرت حسن اور حضرت حسین بیٹھے ہوئے ہیں اور حضور اکرم ان دونوں سے

یہ روایت ہر قوام بالست کی مشعبہ دلیل میں تباہی میں ہے، میں جو جو ہے معاشرت میں ہے ترقیتی میں اسی کتاب کا ذریعہ میں تکمیلہ اللہ عزیز ترقیت میں میں مسالہ کی کتاب افسوس میں، میں فیصلی کی کتاب افسوس میں، مادھنی کی کتاب الریطہ میں، اور قلام احمد جلد کتاب  
 "القیامت" میں

# خلقِ حسن

قوی خیث نے بالاتفاق تحریر فرمایا ہے کہ حضرت رسول خدا کے اہلیت طاہرین علیہم السلام، حضور اکرمؐ کے منصب ہدایت کے بھی جانشین تھے اور ان کے اخلاقِ کرمیانہ کے بھی درشد دار چنانچہ جس طرح تاریخوں میں لکھا ہے کہ:

ایک عورت، جو آنحضرتؐ کی طرف کے اپنے دل میں کدورت رکھتی تھی، روزانہ اپنے گھر کا کوڑا آپؐ کے سر پر پھینک دیتی تھی، لیکن ہر غضرتؐ نے کبھی اس خاتون کو سرزنش نہیں کی۔

بلکہ ایک دن جب آنحضرتؐ اس راستے سے گزرے، اور اس خاتون نے آپؐ کے سر اقدس پر گھوڑا حرکت نہیں پھینکا، تو آپؐ نے لوگوں سے دریافت کیا، اور جب بتایا گیا کہ:

«وہ خاتون بیمار ہے۔ تو آنحضرتؐ اس کی عیادت کو تشریف نہیں کرے۔ اس نے جب حضور اکرمؐ کو اپنے گھر دیکھا تو اسے خیال ہوا کہ شاید آج بدله لینے آتے ہیں۔ کہنے لگی کہ:

«آج جب کمیں ہیں ہوں، آپؐ مجھ سے انتقام لینے آتے ہیں؟ اور حضور اکرمؐ نے فرمایا کہ:

«نہیں!۔ بلکہ جب میں نے رُنگا کر تو بیمار ہے تو تیری عیادت کرنے آیا ہوں۔

(مناتب آل اب طالب جلد ۲، صفحہ ۱۷۵) سوار ہیں۔

اس مضمون کی اور بھی بہت سی روایات، ہماری پیکرشت کتابوں میں، اور برادران اہلسنت کے متعدد و جلیل القدر علماء کی کتابوں میں موجود ہیں۔ اگر سب کو نقل کیا جائے تو طول کلام کا باعث ہو گا۔ ہم نے اسلامی معاویت کے ذخیروں میں نے اس بھگہ المطور اختصار صرف چند احادیث پیش کرنے کی سعادت حاصل کی ہے۔ تفصیل کے خواہ شمند حضرات ادارہ اصلاح و تکمیل بسط الکبر ملاحظہ فرمائیں۔



اے شیخ! تو اجنبی معلوم ہوتا ہے، ہو سکتا ہے کسی  
شبہہ میں پڑگی ہو۔

اب اگر تو میری ہوشنودی حاصل کرنا چاہے تو میں مجھے  
خوش کر سکتا ہوں۔

اگر تو مجھے کچھ مانچے تو میں مجھے عطا کروں۔  
اگر راستہ بھلک گیا ہو، اور سیدھی راہ، دریافت کرے تو میں  
تیری رہنمائی کروں۔

اگر مجھے سواری کی ضرورت ہو تو تیرے نے سواری فراہم کروں۔  
اگر تو بھوکا ہو تو مجھے کھانا کھلاؤں؟

اگر تیرے پاس بیاس نہ ہو تو مجھے بیاس عطا کروں۔  
اگر تو تنگ وست ہو تو مجھے تو نجربنا دوں۔

اگر بے خانماں ہے، تو مجھے پناہ دوں۔  
اور اگر تیری کوئی راہی حاجت ہو تو اے لپا کروں!

(اے شخص)  
اگر تو اپنی سواری کا رنگ ہمالے (گھر کی) طرف موڑے، اور یہاں  
سے روائی کے وقت تک میرا ہی ہمہن ہے تو تیرے نے  
بہت بہتر ہے۔

کیونکہ ہمارا گھر دیس ہے، عزت بہت بلند ہے اور مال  
کی (بھی) فراوانی ہے۔

اس مرد شامی نے جب یہ اداز گفتگو سناتے ہے اختیار رونے لگا

یہن کو اس خاتون نے دین اسلام قبول کر لیا۔ (عقل بالعنی)

لقریب ایسا ہی واقعہ آپ کے پڑے نواسے سردار جاتاں جناب حضرت  
امام حسن مجتبی علیہ السلام کے ساتھ پیش آیا ہے، ہم دریافتے علم آں مسند  
طیہم السلام کے شناور علامہ علیہ السلام کے حوالے سے یہاں پیش کرنے کی  
سعادت حاصل کرتے ہیں۔

وہ فرماتے ہیں کہ، «مُبَرَّد» کا بیان ہے کہ:  
شام کے ایک شخص نے حضرت امام حسن پر نظر پڑتے ہی، آپ کو  
نامناسب الفاظ کہنا شروع کر دیتے۔

وہ کافی دیر تک ناشائست الفاظ استعمال کرتا رہا، اور امام حسن مشوش ہے  
جب وہ اپنے دل کی بھروسہ نکال چکا، تو حضرت امام حسن مجتبی آگے  
پڑھے، اے سلام کیا، اور فرمایا:

أَيُّهَا الشَّيْخُ أَنْكَنْتَ غَرَبِيَّاً، وَلَعَلَّكَ شَبَقْتَ — فَلَوْ  
أَسْتَعْتَبْتَنَا أَعْسَبْنَاكَ، وَلَوْسَأَلْتَنَا أَغْطِيَنَاكَ، وَلَوْ  
أَسْتَرْسَدْتَنَا أَرْسَدْنَاكَ، وَلَوْأَسْتَحْلَلْتَنَا أَعْمَلَنَاكَ  
وَإِنْ كُنْتَ جَالِعًا أَشْبَعْنَاكَ، وَإِنْ كُنْتَ عَرِيَانًا لِسُونَاكَ  
وَإِنْ كُنْتَ مُحْتَاجًا أَغْنِيَنَاكَ، وَإِنْ كُنْتَ طَوِيلًا أَوْنَاكَ  
وَإِنْ كُنْتَ لَكَ حَاجَةً قَصِيَّتَا هَالَكَ، فَلَوْ حَرَكْتَ  
رَحْلَكَ إِلَيْنَا وَكُنْتَ فَيْقًا إِلَى دَقْتَ اِسْتَحْلَلَكَاتَ  
أَعْوَرَ عَلَيْكَ، لَوْنَ لَنَا مَوْضِعًا رَاجِنَا، وَجَاهًا عَرِيَّنَا  
فَمَا الْأَكْثَرُ!

## عبدات

خالق کائنات نے عبادت کو اس قدر اہمیت دی ہے کہ اسے  
مقصد حیات انسانی قرار دیتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ :  
وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْأَنْسَ الْأَلِيمَ بَعْدَ دُونَ  
(اور ہم نے جن و انس کو نہیں پیدا کیا، مگر اس نے کہ وہی ری  
عبادت کریں)  
(سورہ مبارکہ "الذہبیات" آیت ۱۵)

۱۰۔ اس آیت سے انسانی زندگی کے اعلیٰ وارفع نصب العین پر  
روشنی پڑتی ہے اور ہم نا اس بات کی نشاندہی بھی، کہ خداوند عالم  
نے جن و انس کو کسی اور کی بندگی کے لئے نہیں پیدا کیا، بلکہ انہی  
عبادت و بندگی کے لئے پیدا کیا ہے۔ کیونکہ «خدا» ہی ان سبکا  
خالق ہے اور حب وہی خالق ہے تو پھر تھی اور کو کیا تھی پہنچتا ہے کہ  
یہ آس کی بندگی کریں، اور یہ کیسے جائز ہو سکتا ہے کہ ان کا خالق تو  
کوئی "اور" ہو، اور یہ بندگی تھی اور کی کرتے پھریں۔؟  
اور اگرچہ تمام مخلوقات کا خالق اللہ ہی ہے، لیکن آیت میں  
خصوصیت سے جنوں اور انسانوں کا ذکر اس وجہ سے بھی ہو سکتا  
ہے کہ :

اور اس کے منفے سے یہ جعلے ادا ہوئے۔  
أَشْهَدُ أَنَا خَلِيقَةُ اللَّهِ فِي أَرْضِهِ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ  
يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ۔

(میں گواہی دیتا ہوں کہ روئے زمین پر آپ ہی جنت خدا ہیں  
اور خداوند عالم ہی اس بات کو سیے بہتر جانتا ہے کہ اپنے پیغام  
کا مرکز کن لوگوں کو قرار دے)۔  
بچر بولاک :

(جب میں یہاں آتا تو) میرے دل میں آپ اور آپ کے والد  
کی سخت عداوت تھی، لیکن اب تمام مخلوقات میں میرے نزدیک سب سے  
زیادہ پسندیدہ آپ ہی ہیں۔

بچر اس نے اپنی سواری کا رُخ آپ کے گھر کی طرف کیا۔ اپنی  
روانگی تک آپ ہی کامہمان رہا، اور آپ کے عقیدت مندوں اور چاہنے  
والوں میں شامل ہو گا)

اور یوں امام علیہ السلام کے تھاں کریمان نے اسے جہنم کی ہرناک  
دادی سے نکال کر جنت الغردوں کی نعمتوں، اور ابدی راحتوں کا خدا  
بنادیا۔

حوالہ کے لئے ملاحظہ فرائیے "بخار الاذار"  
جبلہ ۲ صفحہ ۲۰۶

ارشاد ہوا کہ :  
 وَمَنْ آتَيْتَهُ الْأَثْلَىٰ وَالنَّقَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ فَلَا تَسْجُدُهُ  
 لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَلَا سُجَّدَ وَاللَّهُ الَّذِي خَلَقَهُ  
 (اور اسی کی نتائیوں میں سے رات اور دن، اور آفتاب ماتلب ہیں، تم لوگ مورخ کو سجدہ نہ کرنا اور نہ چاند کو (بلکہ) اللہ کو سجدہ کرو جس نے ان تمام چیزوں کو پیدا کیا ہے)  
 (سورہ حم السجدہ، آیت ۲۷)

اور جو لوگ غیر خدا کی عبادت کرتے ہیں، مالکب دو جہاں نے اسی  
 اس بے عقلی پر افسوس بھی کیا ہے اور ان کے طرزِ علی پر نفرین بھی فرمائی  
 ہے، جیسا کہ ارشاد و قدرت ہے :  
 أَفَتَنَّكُمْ وَمِنَ الْعَبْدِونَ مِنْ دُوَّنَ اللَّهِ أَفَلَا لِلْعُقُولُ  
 اَكْفَتْ بِهِمْ تَمَّ لَوْكُونْ پُر، اور ان (چیزوں پر جن کی تم لوگ  
 خدا کے سوا، عبادت کرتے ہو، کیا تم عقل نہیں رکھتے) ۹۔  
 سورہ مبارکہ الابینیاء آیت ۹۔

اور قرآن مجید میں یہ واحد موقع ہے کہ خالق دو جہاں نے  
 سبی کو اُفٰ۔ یا تُف کہہ کر مخاطب کیا ہو۔  
 سیونکہ یہ انتہائی بے عقلی کی بلت ہے کہ انسان اپنے جیسی  
 مخدوٰقات کو خالق مانتے اور جو خالق حقیقی ہے، اسے اپنے اخلاق  
 تسلیم نہ کرے۔

زمین پر چون اور انسان ہی ایسی علائق ہیں جن کو یہ آزادی بخشی کی گئی  
 کہ وہ اپنے دائرہ اختیار میں اللہ کی بندگی کرنا چاہیں تو کریں اور نہ بندگی  
 سے منع بھی ممکن نہ ہے۔

اور ان دونوں کے علاوہ مخلوقات میں سے کسی کو یہ آزادی عطا  
 نہیں کی گئی ہے۔ البتہ یہ بھی طور پر ہے کہ جہوں اور انسانوں کو یہ  
 آزادی تو ضرور عطا کی گئی ہے لیکن، انھیں حکم بھی ہے کہ خدا کے  
 علاوہ کسی اور کی ہرگز عبادت نہ کریں، چنانچہ ارشاد و قدرت ہے :  
 وَقُضِيَ رَبِيعُ الْأَعْدَدُ وَالْأَيَّاهُ

(اور تمہارے پر وروگا کا اٹل نہیں ہے کہ اس کے علاوہ کسی اور  
 کی عبادت نہ کرنا۔ سو، بلکہ بی امر ایں پاہ ۱۵، آیت ۲۷)

اداسی بلت کو ایک اور جگہ یوں کہا گیا ہے :  
 إِنَّ الْحُكْمَ لِلَّهِ، أَمَّنْ أَلَّا تَعْبُدُ فَا إِلَّا إِيَّاهُ۔

(فرماں رداں تو صرف اللہ کے لئے ہے (جس کا) یہ فرمان ہے  
 کہ تم لوگ اس کے علاوہ کسو، اور کی عبادت نہ کرنا۔  
 (سورہ لیطف، آیت ۲۷)

لورکیمی اپنی نشانیوں کا تذکرہ کر کے اُن پر فکر و تدبیر کی دعوت  
 دی، اور اسی کے ساتھ یہ حکم بھی دیا کہ ان نشانیوں کو دیکھ کر کبھی اُنہی  
 عظمت کے آگے سر نگوں نہ ہو جاتا، اور انھیں میسون نہ مانتے  
 لگنا، بلکہ ان کی عظمت و جلالت دیکھ کر ان کے خالق کی عظمت و  
 جلالت کا احساس کرنا، اور اسی کے آگے سر جھکانا، چنانچہ

اللہ کی عظمت و جلالت کا احساس اس کے دل کی گہرائیوں میں اس طرح  
بنت ہو کر دہا اس کے لئے بہتری کی قربانی پیش کرنے پر آمادہ نظر آئے  
اور خوف خشیت پر دو دگار کی منزل میں تمام بھی نواع انسان سے مفراداً و  
متاز نظر آئے۔ اور اسلامی تاریخ کا ادنی سامنے العجمی انسان پر  
اس حقیقت کو عیان کرنے کے لئے کافی ہے کہ: «عبادت آں نہ  
کاشعار اور طرہ امتیاز ہے، ان سے بہتر عبادت گزار کائنات میں نہ  
پیدا ہو اسے اور نہ ہو سکتا ہے۔

ان کی ایک ایک ضربت ہن و اس کی عبادتوں پر بھاری ہو جاتی ہے۔  
اور حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام بھی ان بھی الہبیت طاہرین  
کے ایک فرد ہیں جنہوں نے خوف خدا میں بے پناہ گزیر کیا ملائی نظر آئی: «عہدات ہن  
و

امام شیخ صدقہ علیہ الرحمہ کی روایت ہے، مفضل بن عمر سے منتقل ہے:  
وہ کہتے ہیں کہ: حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:  
خَدَّقْتُ أَبِي عَنْ أَمِيمَةَ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ أَنَّ الْحَنْنَ مِنْ عَلَىٰ بَنْتٍ  
أَوْ طَالِبِ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ كَانَ أَعْبَدَ النَّاسِ فِي زَمَانِهِ وَأَرْهَدَهُمْ  
وَأَفْسَدَهُمْ

رمیرے پر بزرگوار نے مجھ سے بیان کیا، انہوں نے اپنے والد بزرگوار  
سے نقل کیا ہے کہ:

حضرت امام حسن علیہ السلام اپنے زمانہ میں سے زیادہ عباد گزار  
سب سے زیادہ زاہد و پرہیزگار اور سب سے افضل داشرف تھے۔  
(ملاحظہ فرمائیے: امام شیخ صدقہ علیہ السلام: اوار: ۲۲: ۳۳)

اور جو لوگ خداوندِ عالم کی ذات و صفات پر یقین رکھتے ہوئے  
اُس کی عبادت کرتے ہیں اُن کی خصوصی طور سے تعریف و توصیف فرمائی  
جیسا کہ ارشاد و قدرت ہے:

قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاةٍ قُمُّ خَاشِعُونَ۔  
(یقیناً صاحبین ایمان نے فلاج پائی، جو حلالت نماز میں بھی خدا سے  
ذرتے رہتے ہیں اخشور و خشور سے عبادت کرتے ہیں)  
اور ان عبادتوں گزاروں کی مزید مردح و شناہ کرتے ہوئے فرمایا کہ:  
وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَةِ قَوْمٍ وَعَهْدِهِمْ رَاوِعُونَ، وَالَّذِينَ  
هُمْ عَلَىٰ قَصْلُوْقَهِمْ يَحَافِظُونَ، أَوْلَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ۔  
الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفَرْدُوسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ۔

(اور جو اپنی امانتوں اور اپنے عہد (وہیان) کا لحاظ کرنے والے  
ہیں، اور جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے والے ہیں، یہی دراثت  
پلٹنے والے ہیں جو فردوس کے وارث بنیں گے، جہاں وہ ہمیشہ ہیں۔  
(ملاحظہ فرمائیے: سورہ المؤمنون: آیت ۱۱۱-۱۱۰، ۱۱۱)

ان آتیوں پر خود کریں، اور اسلامی تاریخ میں اہلبیت طاہرین علیہم السلام  
کی عبادت کا انداز دکھیں تو ایسا عhos ہو تاہے گواہ  
خالق دو جہاں اہلبیت طاہرین کا قصیدہ پڑھ دے ہے۔  
اور پر دو دگار عالم کی طرفے بار بار یہ اعلان کیا جائے کہ:  
کامیاب ہے جو رضاۓ پر دو دگار کا نمونہ بن جائے۔ جنگل ک  
جلسح کی پوری سیکھی کے ساتھ رب کی بارگاہ میں سر بسجدہ نظر آئے۔

میں حج بیت اللہ کا تیسرا سفر کر رہا تھا کہ ایک مقام پر آنکھ لگ گئی، میں نے خواب میں دیکھا کہ: کسی شخص نے مجھ سے یہ سوال کیا کہ: آخراں کا کیا راز ہے کہ حضرت امام حنفی علیہ السلام حج بیت اللہ کے لئے پیدل چلتے تھے، اور سواریاں اُن کے ساتھ چلا کر تھیں؟ تو میں نے حسب ذیل جوابات دیتے ہیں کہ خود پیدل چلتے کے باوجود سواری ساتھ رکھنے کی مختلف دجوہ ہو سکتی ہیں:

- (۱) لوگ پیسہ بچانے کے لئے پیدل حج نہ ہوں۔
- (۲) اس قسم کی بدگھانی امام کے بارے میں نہ ہو۔
- (۳) پیدل حج کے استعیاب کا اعلان ہو جائے۔
- (۴) راہ خدا میں مال خرچ کیا جائے اور سواریوں کا بندوبست کیا جائے۔
- (۵) عرفات وغیرہ میں ان سواریوں سے استفادہ کیا جائے۔
- (۶) اگر خدا نخواستہ، پیدل چلتا ناہم ہو جائے تو سواری کام ہے۔
- (۷) دل مطمئن رہے کہ سواری ساتھ میں موجود ہے، جیسا کہ حضرت امیر المؤمنین علی این ابی طالب علیہ السلام کا ارشاد ہے کہ: یہے پانی کا اطمینان ہوتا ہے اُسے (زیادہ) پیاس نہیں ہوتا۔
- (۸) بع سے داپسی کے موقع پر سوار ہو کر جاسکیں۔
- (۹) کمزور لوگوں کی مدد کی جاسکے اور راستے میں جہاں مزدود صور ہو، انھیں سوار کیا جاسکے۔

## مکار م اخلاق

آپ کے مکام اخلاق کے بارے میں جو روایات عالم اسلام کی معتبر کتابوں میں نہایت موثق ذرائع سے منقول ہیں۔ وہ آپ کے زہر تقوی، پرہیز گاری، حُن اخلاق، عبادت و اخلاص اور للہیت کی ایک نہایت درخشندہ و تابندہ تصور پیش کرتی ہیں۔

ہم اس مختصر کتاب میں اُن میں سے چند روایات کو پیش کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے اپنے آباؤ اجداد کے مسلمان سے بیان کیا ہے کہ:

حضرت امام حنفی علیہ السلام بیب حج کے لئے تشریف لے جاتے تو پیدل سفر کرتے اور کبھی کبھی تو نشک پیر رہتے تھے ...  
(بخاری الانوار جلد ۲۷ - صفحہ ۲۲۱)

اُس سلسلہ میں بعض مورخین کا یہ بھی بیان ہے کہ: کبھی ایسا بھی ہوتا تھا کہ حضرت امام حنفی علیہ السلام حج بیت اللہ کے لئے تشریفیے جاتے تھے تو سواری ساتھ موجود ہوتی تھی، لیکن امام علیہ السلام پیدل چلتے تھے۔

اس سلسلہ میں نہیں احادیث کے مشہور و معروف مجموعے "وسائل شیعہ" کے مؤلف جناب "تر حامی" نے اپنی کتاب "فوائد" میں تحریر فرمایا ہے کہ:

حضرت امام حسن علیہ السلام ع کے لئے تشریف لے جاتے تھے تو سواریاں اور اس باری سفر، ان کے ساتھ ساتھ لے جاتا تھا۔

(بخاری الانوار حبیلہ، صفحہ ۲۲۷)

و

اس حدیث کا لیب و لہجہ، ان تمام توجیہات کی تائید و تصدیق کرتا ہوا نظر آتا ہے۔ جو جانب تحریر عاملی نے ”فوائد“ میں تحریر درج کی ہے۔



(۱۰) اگر راستے میں ڈاکو وغیرہ ہوں تو سواری کے ذریعے سے ان سے نہماں حاصل کی جاسکے۔  
 (۱۱) سواریاں برکت کے طور پر، مکہ دعقات و مزدلفہ وہنی میں حاضر ہیں۔

(۱۲) اپنی جلالتِ قدر کا بھی اعلان ہو جائے کہ (بع کے لئے پیدل جو تشریف ہے) جا رہے ہیں) یہ غربت اور ننگ دستی کی وجہ سے نہیں ہے۔

(۱۳) اس امر کا اعلان بھی ہو جائے کہ پور و گزار کی تعین نسلیں شاملِ حال ہیں۔

(۱۴) اگر راستے میں کسی بھگہ دشمنوں سے ہنگ وغیرہ کی نوبت آجائے تو سواریوں سے استفادہ کیا جاسکے۔  
 (بجواہ: ذکر فکر)

چنانچہ قرب الاستاد میں ابن بکیر کی روایت ہے کہ:  
 میں نے حضرت امام حضرت صادق علیہ السلام سے عرض کیا کہ:  
 ”ہم نے مٹا ہے کہ حضرت امام حسن عسقلانی علیہ السلام نے عیسیٰ پسادوں کے کتنے تھے؟“  
 تو امام علیہ السلام نے فرمایا کہ:  
 انَّ الْحَسَنَ تِبْنَ عَلَيٍّ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ بَخْرٌ وَلِسَاقٌ مَعْدَهُ الْحَامِلُ  
 وَالْتِرْحَالُ۔

کے لئے اس کے سامنے ایک اور درخت کے نیچے بستر رکا گیا گیا تھا۔  
زبیری نے درختوں کو دیکھا اور کہا کہ :

”کاش ان درختوں پر کھجوریں ہوتیں تو ہم لوگ کچھ تازہ کھجوریں کھاتے!  
یہ سن کر حضرت امام حنفی علیہ السلام نے فرمایا کہ :  
”کیا تم تازہ کھجوریں کھانا چاہتے ہو؟“  
زبیری نے کہا : بھی ہاں!

یہ سن کر حضرت امام حنفی علیہ السلام نے اپنے ہاتھوں کا رُخ  
آسان کی طرف کیا، اور کچھ دعائیں پڑھنی شروع کیں، جنہیں زبیری نے بھی سکا۔  
(جیسے ہی امام علیہ السلام نے دعا فرمائی) درخت ہر ابھر اہو گی،  
اس میں خوشی نکل آئے، اور تازہ کھجوریں لگ کئیں۔  
یہ دیکھ کر وہ شتر بان، ہو کر اپنے پران کے ساتھ چل رہا تھا  
کہنے لگا کہ :

”واہ! یہ تو جادو لگتا ہے! کہ ابھی دعا نہیں ابھی تازہ چل گئے  
یہ سن کر امام علیہ السلام نے فرمایا کہ :  
...لَيْسَ بِسُحْرٍ، وَلِكُنْ وَعْوَةٌ إِبْنُ الْبَقِيْبَةِ  
(یہ جادو نہیں ہے۔ بلکہ فرزندِ بقیہ کی اُس دعا کا اثر ہے جو  
بارگاہِ معبود میں (ستحباب ہے)

پھر ان لوگوں نے درخت سے دھکھجوریں لٹکیں، تو اتنی تھیں جو  
آن لوگوں کے لئے کافی ہوں۔

ملاحظہ فرمائیے : مجلہ الانوار جلد ۲۷، جزو ۲۷

## ”مُعْجَزَاتٌ“

بیرونِ کتاب عالم، ہادیان برحقِ کو مخصوص معجزات و کرامات سے نوازتا  
ہے۔ تاکہ بنی نوئے انسان لئے اُن کے منصبِ برائیت کو قبول کرنا آسان ہو۔  
اس سلسلہ میں ”مَدِيْنَةُ الْمَعَاجِز“ نامی کتاب میں حضرت رسول خدا  
سے حضرت قائم آل محمد امام زمانہ علیہ السلام تک ہر مخصوص کے سیکروں  
و اقuated کا مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔

علامہ جلیل علیہ الرحمہ نے بھی ”بخار الانوار میں ہر مخصوص کے عالیتِ زندگی  
کے ضمن میں : مَعْجَزَاتُهُ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ“ کے عنوان سے متعدد  
و اقuated کا تذکرہ کیا ہے۔

ہم اس مختصر کتاب میں تبرکات ایک دو و اقuated لقل کرنے کی  
سعادت حاصل کر رہے ہیں۔

بصائر الدرجات میں ہشیم نہدی نے اسماعیل بن مہران سے روایت  
کی ہے کہ ...

حضرت امام حنفی علیہ السلام ایک دفعہ عمرہ کرنے تشریف  
لے چلا ہے تھے، آپ کے ساتھ ادا لاو زبیریں سے ایک مردوں کی تعداد  
راستے میں یہ لوگ کھجور کے ایک خشک درخت کے نیچے  
اقامت پذیر ہوئے جو پانچ نہ ملئے تھی وہی سے خشک ہو چکا تھا۔  
حضرت امام حنفی علیہ کے لئے اُس درخت کے نیچے اور زبیری

جیشی نے کہا کہ: مجھے ان کی خدمت میں لے چلو۔  
جب وہ خدمت امام علیہ السلام میں حاضر ہوا تو کہنے لگا:  
اے فرزند رسول، میں آپ کے فرمان برداروں میں سے ہوں،  
آپے اس روغن کی قیمت نہیں لوں گا، البتہ آپ میرے لئے دعا  
فرمایتے کہ:

مجھے خداوند عالم ایک ایسا فرزند عطا کرے جو صحیح سالم تندستہ  
اور آپ الہیت طاہرین کے محبت کرنے والا ہو۔ میں گھر سے چلا ہوں  
تو میری زوجہ کے یہاں ولادت نہ دیکھی۔  
یہ سن کر امام علیہ السلام نے فرمایا کہ:  
تم اپنے گھر جاؤ، کیونکہ خداوند عالم نے تمھیں فرزند عطا فرمایا ہے۔  
یہ سن کر وہ جیشی فرما وہیں گیا، گھر پہنچا تو اس کی زوجہ، اس کے  
تندستہ تو اب ابیٹے کو گوہ میں لے بیٹھی تھی۔

وہ جیشی دو بلہ امام علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا، اور آپ کی  
بارگاہ میں انہیاں تھیت و مسترست کیا۔ (بخار: ۳۲۳، مسلم: ۳۲۲)

• مذاقِ آل بابی طالب "کی روایت ہے کہ:  
ایک شخص نے حضرت امام حنفی علیہ السلام کے خلاف جھوٹا  
دھوئی کر دیا کہ: میرے ایک ہزار دینار امام کے ذمہ باتی ہیں۔  
جب معاشر قاضی کے پاس پہنچا، اور قاضی نے امام علیہ السلام  
سے دریافت کیا... تو امام نے فرمایا کہ:  
اگر یہ شخص تمہارے تو میں اُسے مطلوبہ قسم دے دوں گا۔

اور کتاب "الخراج" میں مسلم بن مسیم سے منقول ہے کہ ...  
حضرت امام حنفی علیہ السلام، مدینہ منورہ سے پا پیادہ مکمل  
جارہے تھے کہ (سلسل چلنے سے) آپ کے پیروں پر دم آگیا۔  
لوگوں نے عرض کیا کہ: اگر آپ سواری پر بیٹھ کر قشرنیے جائیں، تو  
پیروں کو آرام مل جائے گا۔

آپ نے فرمایا کہ: نہیں (سواری پر تو میں نہیں بیٹھوں گا)۔ البتہ  
جب ہم اگلی منزل پر پہنچنے کے تو ایک جیشی آدمی ہمارا استقبال کرے گا،  
اس کے پاس ایک ایسا روغن بوجا جس کو دئنے سے (اس نوچن کو بیت)  
آرام ملے گا۔ (جب وہ آدمی ملے تو) تم لوگ اُس سے دہ دو غن خرید لیا  
اور قیمت کے سلسلہ میں، مول توں مت کرنا۔

یہ سن کر خدمت گاروں میں کے کسی نے کہا کہ:  
ہمارے داستے میں تو کوئی ایسی بچوں نہیں آئے گی، جہاں ایسا روغن  
بجتا ہو۔

امام علیہ السلام نے فرمایا کہ:  
ابنی آتے ہی بیتی آتے ہی دالی ہے۔  
پھر واقعہ چن میں آگے بڑھا تھا، کہ ان کا استقبال ایک جیشی آدمی  
نے کیا، جسے دیکھ کر امام علیہ السلام نے اپنے خدمت گارے کے کہا کہ:  
وہ جیشی آدمی آگیا ہے پہنچے دے کر اس سے روغن ملے تو۔  
جب خدمت گار اس جیشی کے پاس بہنچا، تو اس نے پوچھا کہ:  
• تم یہ روغن کس کے لئے خرید رہے ہو؟  
اُس نے کہا، حضرت امام حنفی کے لئے۔

گھنگو کو اشتام تک پیو سچاتے ہیں۔

عبد الغفار البیازی سے مقول ہے کہ ...

حضرت امام حنفی اسلام کے پاس دو آدمی بیٹھے ہر سے تھے، آپ نے ان دونوں میں سے کوئی کہا کہ :

”تم نے گذشتہ شب، فلاں شخص سے یہ یہ باتیں کی ہیں؟“

یہ سن کر اسے تعجب ہوا اور کہنے لگا کہ، کیا (بھنی باتیں ہیں) ان کو معلوم ہو جاتی ہیں؟

امام علیہ السلام نے فرمایا کہ :

إِنَّ النَّصَامَ مَا يَجِدُهُ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ.

(جو کچھ روز و شب کے دو ان پر آتھے ہم سب جانتے ہیں)

پھر فرمایا کہ،

إِنَّ اللَّهَ مَبَارِكٌ وَسَعَالٌ عَلَمَ رَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ الْخَلَدُونَ وَالْخَرَامَ، وَالشَّزَّلَنَ وَالثَّاَلَنَ،

فَعَلَمَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى

عَلَيْهِ كُلَّهُ

خداد و دنیا و عالم نے اپنے پیغمبر را کو، صلی اللہ علیہ و آللہ وسلم کو

حلال و حرام، تنزیل و تاویل (سب کا)، علم عطا فرمایا اور حضرت

رسول صلی اللہ علیہ و آللہ وسلم نے (سب باتوں کا علم) رعتر

حصی کو عطا فرمایا۔

۶

اور اس طرح امام علیہ السلام نے وضاحت فرمادی کہ :

قاضی نے اس شخص سے کہا کہ، اس طرح قسم کہا تو :

بِاللَّهِ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالَمُ الْغَيْبُ وَالشَّهَادَةُ ...

تو امام علیہ السلام نے کہا کہ :

ان النَّفَاظِ الْمُكَفَّرُ بِهِ لَا يَنْتَهِي وَكَذَّابٌ

بِاللَّهِ إِنَّكَ عَلَيْكَ هَذَا

کہ، خدا کی قسم تھا ایسیق (ماہم کے ذمہ سے باقی ہے)

اس شخص نے ان ہی الفاظ کے ساتھ قسم کھائی۔ اور امام آنے

وہ قسم اس کے حوالہ کر دی۔

لیکن ابھی وہ شخص رقمے کر اٹھاہی تھا کہ بے ہوش ہو کر زمین پر گرد پڑا

اور مر گیا۔ اور سب لوگوں پر یہ بات واضح ہو گئی کہ اس شخص نے

چونکہ امام وقت کے خلاف جھوٹی قسم کھائی ہے اس لئے فوری طور پر

خناب خداوندی میں گرفتار ہوا۔

البته لوگ یہ نہیں سمجھ سکے کہ امام علیہ السلام نے عبارت کیوں تبدیل

کرائی تھی :

چنانچہ اس مسلم میں، آپ سے دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ:

اگر وہ خدا و نبیر حکم کی مدد و شادا اپنی زبان پر جلدی کھرتا، تو اس کے

خناب میں شایر ہو سکتی تھی (جس کی وجہ سے لوگوں پر اس کی غلط بیانی

کارا ذرا شر ہوتا)

(بحداللہ از جلد ۴۴ صفحہ ۳۲۲)

۷

اس مسلم میں ”خراخ“ کی ایک اور روایت پیش کر کے ہم اس

## زہر و پارسائی

«مناقب آل ابی طالب» نامی کتاب میں زوفۃ اللؤظین کے حوالے سے منقول ہے کہ:

حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام جب دعو فرماتے تھے تو اپنے چہرہ اقدس کارنگ زرد ہو جاتا تھا اور اعضاء و جوارج پر کچکی طاری ہو جاتی تھی۔

کسی شخص نے اس کے بارے میں امام کے دریافت کیا تو اپنے نے فرمایا کہ:

حَتَّىٰ حَلَوْكَلٌ مَنْ وَقَفَ بَيْنَ يَدَيْهِ سَهِيْلُ الْعَرْشِ أَنْ يَقْسِفَ  
لَوْنَهُ وَتَرْتَبَعَدْ مِفَاصِلُهُ۔

ہر دو شخص جو خداوند عالم کے سامنے کھڑا ہو، اس پر (اللہ کا یہ حق ہے کہ اس کی ہیئت سے) اس شخص کا چہرہ زرد ہو جائے اور اعضاء پر کچکی طاری ہو جائے۔

(ب ۱: ۳۳: ۲۲۹)

و

نسیز یہ بھی منقول ہے کہ:

جب آپ نماز کے لئے مسجد کے دروازے پر پہنچتے تو بریلک اٹھا کر (آسمان کی طرف دیکھتے اور) فرماتے تھے:

امیر طاہرین علیہم السلام کے ارشادات و فرمانیں پر کوئی شخص تجب نہ کرے کیونکہ یہ حضرات، وہی پاٹیں فرماتے ہیں، جو ان کے پتہ بندگو اور حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعہ سے آن تک پہنچی ہیں۔ اور حضور اکرم نے وہی کچھ فرمایا ہے، جو خداوند عالم نے وہی کے ذریعہ آن کی خدت میں بھیجا۔

آتا ہے کہ حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام نے اپنا سارا مال راہ غدا میں بار بار تقسیم کیا۔ یہ بھی آپ کے زہد کا نہایت واضح نمونہ ہے۔ حالہ کے لئے دیکھئے بلدن، ہلسنت کی کتاب، حلیہ اولیاء، اسلام فاپ، تذكرة الخواص غیرہ۔

۴

عبادات میں آپ کا کیا استغراق ہوتا تھا، اس کا اندازہ اس بات سے کیا جا سکتا ہے کہ:

جتنی سے ہجربی میں ۱۹ ار رضان المبارک کی صبح نماز کے دوران آپ کے والد بزرگ و اخضتہ امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کے سر اقوس پر اپنے ملجم ملعون نے ضرب لگائی، جس سے آپ کا سرا اقوس شکافتہ ہو گیا اور آپ خون میں نہا گئے۔ تو آپ نے اپنے فرزند کا بھرپورت امام حسن مجتبی کو نماز پڑھانے کا حکم دیا اور آپ نے ایسے شکین حالت اور نادک نہ پر بھی نہایت درجیہ خفیہ و خشوع اور اخلاص قلب کے ساتھ نماز پڑھائی۔

5. *Rana Jaber Abbas*  
25.7.2009

اللَّهُ شَيْفُكَ بَهْبَالِكَ يَا مُحَمَّدُ قَدْ أَتَكَ الْمُسْتَبِّنَ  
فَتَجَاؤْرُ حَنْ قَبِيجَ مَاعِنْدِكَ بِجَمِيلِ مَا عِنْدَكَ يَا كَرِيمَهُ

اور جب نمازِ صبح سے فلاد غہریتے تو ملکوع آنے قاب تک کسی سے کوئی گفتگو نہ کرتے بلکہ مسلسل تسبیح و تہلیل میں مصروف رہتے جیسا کہ قرآن مجید میں خالق وہیں نے ارشاد فرمایا ہے کہ:

لَتَوْمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْزِيزَ رَأْفَةِ وَلَوْقَرَفَةِ، وَ  
تَسْجُوْهُ بِجَرْرَةٍ وَ اصْلَيْهِ

(تاکہ تم لوگ خدا اور رسول پر ایمان (ویقین) رکھو اُن کی تائید کرو اُن کی توقیر کرو، اور (خدا کی) تسبیح صبح و شام کرو)۔

(سورہ بہار کے الفتح آیت ۲۷)  
اس سلسلہ میں امام را غیب اصفہانی کی یہ عبادت بھی شامل تھا کہ

”عبادت آل نبی کا شعلہ، اور ان کا طرہ استیاز ہے، ان سے بہتر عبادت گزار کا شلت میں نہ پیدا ہوا ہے اور نہ ہو سکتا ہے، ان کی ایک ضربت عبادت ثقلین پر بھاری ہو جاتی ہے، امام حسن مجتبی ان ہی آل نبی کے ایک فرد ہیں جنہوں نے خوب خدامیں بے پناہ گریہ کیا۔“

ملاغت فرمائیے: حماضرت رافیہ

اُی طرح عالم اسلام کی مشہور تخلیلوں میں یہ جو تذکرہ ہبایا نظر

مَنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعْلَةً مِنَ النَّهَارِ، قَالَ: إِنَّ اللَّهَ أَضْلَلَنَا عَلَيْكُمْ فَرَأَيْنَا بَشْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجَسْمِ، وَاللَّهُ يُوْقِنُ مُلْكَهُ مَنْ يُشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِمْ.

اور ان لوگوں سے ان کے پیغمبر نے کہا کہ:

خداوند عالم نے تمہارے لئے طالوت کو سلطان (وفرازدا) مقرر کیا ہے۔

ان لوگوں نے کہا کہ:

ان کو تم پر کیسے سلطنت مل سکتی ہے جبکہ اس سلطنت کے تو، ان سے زیادہ تم خود ہی خدار ہیں، اور ان کو تمال کی کشائی دا در فرداںی، بھی نہیں دی گئی ہے۔!!

(پیغمبر نے فرمایا کہ:

ان کو خداوند عالم نے تم پر گزیدہ قسرا دیا ہے، اور آنھیں علم اور حکم (کی طاقت) میں برتری عطا کی ہے۔

اور خدا چھے چاہتا ہے اپنی سلطنت عطا کرتا ہے، اللہ اور خدا چھے چاہتا ہے اپنی سلطنت عطا کرتا ہے، اللہ

(سہیت) گنجائش والا (اور) خوب باخبر ہے)

(ملحق فرمائیت: شیخ الدین القزوینیہ آیت ۱۲۷)

۵

انپیاسے کرام طیم السلام اپنے دور میں سب سے زیادہ شجاع و بیادر ہونے، اسی طرح حضرات ائمہ طاہرین طیم السلام بھی شجاعت بیادری کا اعلیٰ مرتبے پر فائز رکھتے۔ اب یہ اور بات ہے کہ کسی کو شجاعت و بیادری کے انہیں اکابر

## شجاعت و بیادری

قاریئیخ کی جانی پچانی حقیقت ہی ہے، اور مذہب کے حامیوں مسلمانوں میں سمجھی، کہ:

خداوند عالم بن لوگوں کو برایت بشری کی ذمہ باری پرور کرتا ہے، انھیں تمام اوصاف و کمالات میں سب سے ممتاز ہی قرود دیتا ہے، تاکہ کسی انسان کے نئے ان کو ہادی و رہنمای تسلیم کرنے میں کسی قسم کا تامل و تردود نہ رہے۔

ان صفاتِ عجیب میں ایک نہایت اہم صفت: شجاعت و بیادری ہے، جیسا کہ قرآن مجید میں جانب طالوت کے تذکرے میں یہ بات موجود ہے کہ رب خداوند عالم نے آنھیں قوم کے لئے حکم ان مقرر کیا، تو لوگوں نے اعتراض کیا کہ:

طالوت سے زیادہ مال و دولت تو ہمارے پاس ہے۔ جب کہ ان کے پاس دولت کی فرداںی بھی نہیں، تو وہ ہمچکانی کیسے کر سکتے ہیں۔!!

خداوند عالم نے ان لوگوں کو جواب دیا کہ علم و شجاعت میں ممتاز ہیں، گویا یہ اس بات کی بھی وضاحت تھی کہ:

الْهُنَّى عَمَدَرَے كَ لَئِنَّ مَالَ وَ دُولَتَ هُنَّا ضَرُورَى نَهْيَنَ ہے، وَهُ علم و شجاعت کا درشاد ہوتا ہے۔ چنانچہ ارشاد و قدرت ہے:

فَقَالَ لَهُمْ بَيْسِهِمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ لَعَنَتْ لَهُمْ طَالُوتَ مَلِكًا، قَاتُوا: أَفَيَتَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا، وَمَنْ أَحَقُّ بِالْعَلْمِ؟

اور میدان کارزار میں شجاعت دحوالہ مرنی کے نمایاں کارنے اس وقت  
اجام دیتے جب مولائے کائنات امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب کے  
دو یہ کوہت میں جنگ بعل جنگ صفين، جنگ نہروان کے سر کے پیش  
آئے اور حضرت امام حسن علیہ السلام نے اپنے پر بندگوار کے ساتھ ساتھ  
شجاعت دحوالہ مرنی کے وہ جو ہر دکھائے جو تاریخ میں بے مثال میں۔  
اس سلسلہ میں علامہ مجتبی علی الرحمہ نے مناقب آلب ابی طالب " کے  
حوالے یہ واقعہ لکھا ہے کہ :

ایک موقع پر حضرت علی ابی طالب علیہ السلام نے اپنے فرزند بن  
محمد بن حنفیہ کو ایک نیزہ دے کر اپل جل کی طرف روانہ کیا، مگر بنو  
نلبہ سڑ راہ ہوتے اور محمد بن حنفیہ والپیں اگئے۔  
تو حضرت امام حسن علیہ السلام نے ان کے لامھے سے وہ نیزہ لیا اور  
سہر پور انداز سے حمل کرنے اور دشمن کا کام تمام کرنے کے بعد اپنے پر بندگوں  
کی خوبیت میں حاضر ہوتے، اس حالت میں کہ نیزے پر خون کے  
نثان نمایاں تھے۔

جسے محمد بن حنفیہ نے افسروگی سے دیکھا، تو امیر المؤمنین نے محمد بن حنفیہ کو  
مخاطب کر کے فرمایا:  
”غزدہ نہ ہو کیونکہ تم صرف علی کے بیٹے ہو، اور یہ فرزند پیغمبر میں۔  
(بخارا انصار اصلہت، صفحہ ۲۲۵)



سے موقع کم ملین بھسی کو زیادہ، اسی طرح شجاعت کا انداز بھی مختلف  
ہو سکتا ہے۔

سلسلہ امامت کے پہلے تا چدار، امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب  
کے بارے میں انپوں اورغیروں مسلموں اور غیر مسلموں سب ہی نے تحریر  
تحریر فرمایا ہے کہ :

### کائن اشیعج العیاس

(وہ بتام لوگوں سے زیادہ بہادر تھے)  
جس کی گواہی اسلامی تاریخ کا ہر طالب اسلام دے سکا، اور حیات  
پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں جو جنگیں رہی گئیں، یا مولائے  
کائنات نے اپنے دھوکہ کوہت میں خالقین سے محرک آرائی میں شجاعت  
کے جو جو ہر دکھائے، انھیں کون جھٹلا سکتا ہے۔

اسی طرح سبیط اکبر، فرزند پیغمبر، حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام  
بھی شجاعت و بہادری میں انتہائی ممتاز تھے۔

توت قلب کا ایک مظاہرہ تو اپنے اپنی کمی سے زد ماد میں اس وقت  
ہی فرمادیا تھا، جب دفاتر پیغمبر کے بعد ”مچھ اور لوگ“ مبڑیوں پر  
قابل ہو گئے، تو حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام نے ”خلیند وقت“ کو منصب  
کر کے ارشاد فرمایا کہ ۔

”میکر بابے منبر سے اُڑو، اور اپنے باپ کے منبر پر یا کوئی بیٹھو۔“

مندرجہ ذیل تین باتوں میں سے کوئی ایک درپیش ہو۔  
اجان کا خطرہ ہو۔

۱۔ یا اجان لیوا قرض ہو۔  
۲۔ یا اسی تیگ دتی ہو جو انسان کو جنہوں کو رکھ دے۔

بسا تو تم نہ کان میں سے من بنا پر دست سوال پھیلایا ہے،  
اس شخص نے کہا کہ، اے فرنگیروں، انہی تین باتوں میں  
سے ایک درپیش ہے۔

یہ سن کر حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام نے اسے سوتے کی پاں  
اشد فیل ہطا فرمائی، حضرت امام حسین نے اپنے اشرفیاں مرکب  
فرمایا، اور جناب عبداللہ بن جفر نے اس شخص کو اذن لیں اشرفیاں  
دیں۔ ۷

وہ شخص رفانہ ہونے لگا تو دروازے پر خلیفہ شاہزادے سے پھر ملاقات  
ہوئی، انہوں نے پوچھا کہ تم نے کیا کیا۔؟

اس شخص نے کہا کہ، میں نے جب تمہارے سامنے دست بحوال  
بھیلا یا اعتماد کیا تو تم نے میری ضرورت کے بارے میں کچھ بھی نہیں دریافت کیا  
ہے مذکورہ حدیث میں یہ بیان کو راجیا ہے کہ کون سے ملاقات وہ میں دست بحوال  
دست ہوتا ہے۔ اسی تمام بھی نوع انسان کے لئے کسی سخت بھی ہے کہ انسان حقیقت کان بن اپنی حیثیت کی  
ساختہ بیان کرے اور یہاں تک جو کسے اپنی اعتماد نہیں کو مذکور کئی گوشش نہیں  
اسی کے ساتھ یہی دلائی ہے کہ۔

جب امام کو اس شخص کی سمعت کا درجہ لگاتا ہے تو ہمیں طرفے سے اس کی مدد کی  
نیز۔ ادب میں تقریباً پہنچا خوبی کا نام ہے اسی نے اپنے بھائی خلیفہ اخیری کو  
ہمیں عبداللہ بن جفر کی سمعت اور اجتنی سیاست کی کہ اس سال کوئی تکمیل نہ ملت  
لگو نہ ہے تو سبے بزرگ ہیں اُن کا اعلیٰ سماں سے بڑا ہے۔

## آپ کا جو دو کرم

خادا ان رسلت کی خلیفہ المریت ہستیاں، سخاوت اور جود و کرم میں  
اس قدر ممتاز تھیں کہ افیاد بھی ان کا اعتراف کرتے تھے۔

چنانچہ منقول ہے کہ،  
”خلیفہ شاہزادے“ مسجد کے دروازے پر بیٹھے تھے کہ ایک سال آیا  
اُس نے سوال، تو انہوں نے غقرے سے کہ اُس کے ہاتھ پر رکھ دیے۔  
جس سے اُس کی ضرورت پوری نہیں ہو سکتی تھی۔

اُس نے کہا کہ مجھے کسی ایسے شخص کا پتہ بتائیے جو میری ضرورت  
پوری کر سکے۔

تو انہوں نے مسجد کے ایک گوشے کی طرف اشارہ کیا، جہاں حضرت  
امام حسن، حضرت امام حسین اور جناب عبداللہ بن جفر بیٹھے تھے۔ (خلیفہ  
شاہزادے) کہا کہ ان لوگوں کے پاس چلے جاؤ، تمہاری حاجت پر یہی ہو جائی۔  
چنانچہ وہ شخص اُن حضرات کی خدمت میں حاضر ہوا، سلام کیا،  
اور اپنی حاجت پیش کی۔

امام حسن عسکری علیہ السلام نے اس سے فرمایا۔  
یا اہذا، ان المسئلۃ لا عیل الاؤفی اخذی ثلاؤث: دم مفجع  
او قین مقرئ، او فقرہ مذکوع، فتن ایتما السائل  
۱۔ اے شخص، دست سوال پھیلانا اُسی وقت مناسب ہے، جب

امام علیہ السلام جو اس وقت ہیکہ سے میک لگائے ہوئے تھے، اس شخص کی یہ بات سن کر بیٹھ گئے اور دریافت فرمایا کہ:  
وہ تمہارا دشمن کون ہے، جس کے بالے میں تم فریاد کر رہے ہو؟  
اس نے کہا کہ فقرہ تعلگدی!  
یہ سن کر امام علیہ السلام نے اپنے خدام کو ملایا اور اسے حکم دیا کہ:  
جو مال دو دلست موجود ہو حاضر کرو  
اس نے پانچ ہزار درہم لا کر امام علیہ السلام کی خدمت میں پیش کی  
امام علیہ السلام نے فرمایا کہ: اس ضرورت مند کو دے دو۔  
اس کے بعد آپ نے اس شخص سے کہا کہ:  
اکلیات کی قسم، جس کا واسطہ دے کر تم نے سوال کیا تھا، اگر (تمہارا)  
وہ دشمن دو بارہ تھا کے پاس آتے اور تم پر ظلم و ستم کرے تو تم میرے پاس  
ہجاتا، میں تھیں اس کے ظلم و ستم سے بچاؤں گا۔

حوالہ کئے ملا اخذ فرمائیے ہوا (اللہوار جلد ۲۳ صفحہ ۲۲۲)

عوارف مجتبی کی کتاب: بخار الازل  
جلد ۲۳، صفحہ ۲۲۲، عوala: "العنود"

ایک دفعہ ایک اعلیٰ نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر اسی حادثت  
بیان کی تو آپ نے (اپنے ملازموں کو حکم دیا کہ) خزانے کے لفڑ جو کچھ موجود  
ہے، سب دے دیا جائے۔  
اس وقت میں ہزار دیگلا موجود تھے، وہ سب اس اعلیٰ کو دے  
 دیئے گئے۔

ان لوگوں کے پاس چیع دیا۔  
میں اُن کی خدمت میں حاضر ہوا تو حضرت امام حنفی علیہ السلام  
نے فرمایا کہ جب تک تین ہاتوں میں سے کوئی ایک درپیش نہ ہو،  
وست سوال نہیں پھیلانا چاہیے (اوہ امام نے وہ تینوں صورتیں بیان  
کر دیں جن کی خاطر وست سوال پھیلایا جا سکتا ہے)۔  
میں نے اُن سے کہا کہ: مجھے ان ہاتوں میں سے ایک درپیش ہے  
یہ سن کر امام حنفی نے مجھے ۵ اشرفیاں، امام عسین نے ۹ اشرفیاں  
اور بھاگ عبد اللہ بن جعفر نے ۲۸ اشرفیاں عطا فرمائیں۔  
راہدار میں اتنا زیادہ مال دو دلست یہاں سے لے جائے ہوں  
تو ان میں سے کہا کہ:  
ان تینوں حضرات جیسا کون ہو سکتا ہے؟ یہ لوگ مصاحب علم و دانش  
بھی ہیں اور تین خیر و حکمت بھی۔

حوالہ کئے ملا اخذ فرمائیے ہوا (اللہوار جلد ۲۳ صفحہ ۲۲۲)

ایک شخص نے حضرت امام حنفی علیہ السلام کی خدمت میں ہٹ کر  
ابے فرزند میں سوچیں۔ آپ کو اس ذات بہش کا واسطہ جس نے آپ کو فضل  
شرف اخراج اعام دا کوام سے نوازا ہے۔  
میں آپ کی خدمت میں اپنے ایک ایسے دشمن کی فریاد لے کر آیا  
ہوں، تھریہت ہی ظالم اور بیدار گرخے والا ہے، دکھنی بندگ کا احترام کرتا  
ہے، افلاج پھر لول پر اسے رکم آتا ہے۔

کی خسید و فروخت شروع کر دی۔  
 ایک روز وہ خاتون، مدینہ کی گلیوں سے گندہ ہی تھی، اس وقت حضرت امام حنفی علیہ السلام اپنے بیت الشرف کے دروازے پر بیٹھے ہوئے تھے، مگر اُس خاتون نے آپ کو پہچانا نہیں۔  
 (جب وہ آگے بڑھ گئی تو، امام علیہ السلام نے اپنے خادم کو بیج کر اُسے سکوایا، اور لپھپا۔

اے تھینے خدا تو ہمیں پہچاتی ہے؟  
 اُس نے کہا کہ، نہیں۔

آپ نے فرمایا میں وہ شخص ہوں جو فلاں موقع پر تیرے گھر بھان تھا، پھر آپ نے پورا واقعہ اُسے یاد دلایا۔  
 اس کے بعد آپ نے اُسے ایک ہزار بکریاں اور ایک ہزار اشرفیاں مرعومت فرمائیں۔ اور اپنے خادم کے ساتھ حضرت امام حنفی کے پاس بھیجا۔ امام حنفی نے بھی اُس خاتون کو ایک ہزار بکریاں اور ایک ہزار اشرفیاں مرعومت فرمائیں۔

پھر اُس خاتون کو خادم کے ساتھ جناب عبداللہ بن بھفر کے پاس بھیجا۔ اُنہوں نے بھی اُس خاتون کو اُسی قدر جاںور اور اشرفیاں دیں۔  
 ملاحظہ فرمائیے: بخار الانوار جلد ۳۴، صفحہ ۲۳۳

بعض اربابیت تاریخ کا بیان ہے کہ جب ان حضرت نے اُس خاتون کو خادم احوال عطا فرمائے تو اُس نے کہا: میں نے تو آپ لوگوں کے صرف ایک بکری ذبع کرائی تھی، آپ حضرت مجھے اس کے عوض اتنا

ابوالحسن مدائی کی روایت ہے کہ:  
 حضرت امام حنفی، امام حنین طیہہ السلام اور جناب عبداللہ بن بھفر، ایک مرتبہ مکہ مغفرہ کی طرف جا رہے تھے کہ (اچانک وہ سواریاں بن کے سامان تھا) کہیں راستہ بھیک گئیں، اور یہ حضرات تنہارہ گئے۔  
 جب بھیک پیا اس لئے تو قریب کی آبادیوں میں ایک خیمہ کے پاس گئے، وہاں ایک بوڑھی عورت تھی، اُس سے مانگ کر پانی پیا۔

پھر ان حضرات کی فیضات کے لئے اُس خاتون نے اپنی بکری ذبع سما نے کے بعد، پکا گران لوگوں کو کھلادی، جبکہ اُس کے پاس اس بھری کے کوئی اور جس اور نہ تھا۔

کھانے کے بعد ان حضرات نے کچھ دیرہاں قیام کیا، پھر صبا پنی نزدیکی طرف روانہ ہوتے گئے تو اُس خاتون سے کہا کہ:  
 ”ہم لوگوں کا متعلق قریش سے ہے، برع بیت اللہ کے لئے جا رہے ہیں۔  
 انشا اللہ جب ہم صحیح سالم داپن آ جائیں تو تم (مدینہ منورہ میں) ہمارے پاس آنا تاکہ ہم بھی تمہارے ساتھ کچھ چیز سلوک کریں۔“

آن حضرات کے جا کے بعد جب اُس خاتون کا شوہر گھر آیا، اور خاتون خانہ نے اُن ہنافوں کی رُو دار سنائی تو وہ ناراضی ہو کر کہنے لگا کہ قریش کے ایسے چند افراد اے۔ جن کو حکم جانتی بھی نہیں، اُن کی خیانت کے لئے تم نے وہ واحد بارہ جو ہماری سلیکت میں تھا، ذبک کر دیا۔

اس واقعہ کے کافی عرصہ کے بعد جب ان دونوں کو پریشانیوں نے گھر لے کر مدینہ منورہ پہنچے، وہیں تذہیگی کیلئے تھے، اور وہاں پہنچاں

# علم

پورے کار عالم نے جس طرح اپنے نمایاں دوں کو دیگر صفات و مکالات  
انسانی میں منفرد اور ممتاز قرار دیا ہے، اسی طرح "علم" کے اعتبار سے بھی  
انھیں پوری کائنات میں سے افضل و اعلیٰ قرار دیا۔  
اور علم تو انسانی زندگی کا وہ طرہ امتیاز ہے کہ خالق و وہیاں نے  
جب انسان اول کو پیدا کیا، تو ان کے سر پر جوتا ج رکھا، وہ علم ہی کا  
تاج تھا، جیسا کہ ارشادِ قادرت ہے:

وَعَلِمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا

(اور خداوند عالم نے آدم کو تمام اسماء کا علم عطا فرمادیا)  
(سورہ مبارکہ البقرۃ آیت ۱۷)

اور خاتم الانبیاء و حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آللہ علیم کے نئے  
توبیت ابراہیم علیہ السلام نے بارگاہ مبعوث میں دعا فرمائی تو ان کی  
خصوصیت علم عطا کرنا قرار دیا، جیسا کہ ارشادِ قادرت ہے:  
رَبَّنَا وَالْيَعْثُ فِيهِمْ رَسُولٌ أَمْ نَهُمْ مُتَّلُوْ أَعْلَيْهِمْ أَيَا تَكُ دُعْلَمْ  
الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ۔

(اے پالنے والے ان لوگوں کے درمیان ان ہی میں سے ایک سوں  
مبعوث کرنا جو تیری آتیوں کی ان کے سامنے تلاوت کریں، اور انھیں

مال و دولت دے رہے ہیں۔؟  
یہ سُن کرامہ طیبیہ مسلم نے فرمایا تھا کہ:  
تیسکے پاس اس وقت صرف ہی ایک بھجوی تھی جو تو نے ہماری قلدر  
ذبیح کر دی تھی، اس طرح تو نے اپنی پوری دھلت ہم پر خرچ کر دی تھی۔  
جبکہ ہم نے اپنے مال کا صرف ایک ہی حصہ سمجھے دیا ہے۔ تو ہم نے زیادہ  
کیا دیا۔؟

وہی اے خور کریں کہ:

اے یہ ہوتے ہیں مُحَمَّدٌ کے گھر نے دارے



یکو نکمال تو عنقریب فنا ہجتے گا  
جبکہ علم باقی رہنے والی (وہ دولت ہے جس کے لئے کبھی) (وہاں نہیں ہے۔  
(دلوان امیر المؤمنین)۔

۶  
خداوند عالم نے امیر المؤمنین حضرت علیؑ پن ابی طالب اور ان کی اولاد  
لماہرین، حضرت ائمہ معصومین علیہم السلام کو علم و کمال میں جو برتری عطا  
کی ہے، تاریخ کے ہر دور میں دنیا بھر کے مفتخرین، محدثین، مورخین،  
حقیقین، متكلمین، فقہاء، ادباء اور صاحبین علم و دانش نے اس کا مسلسل  
اعتراف کیا ہے۔  
اور یہ تاریخ کی جیتی جاگتی حقیقت ہے کہ منصب حکومتِ دنہ ہونے کے  
باوجود ہر دوسرے کے فقہاء محدثین، مفتخرین و مورخین، اور علم و ادب کے  
شائقوں جس دروازے پر جسمہ ساتی کرتے نظر آتے وہ حضرت علیؑ اور اہل  
علیؑ کا دروازہ ہے۔

گویا، مالکِ دجہاں نے جو اعلان فرمایا تھا کہ :  
 مَنْزَقَهُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أَوْتُوا الْعَالَمَ وَرَجَلٌ  
 (خداوندِ عالم تم میں سے اُن لوگوں کو جو ایمان لاتے ہیں، اُن جنہیں عالم  
 یا گیا ہے، اُنھیں درجات رکی، بلندی عطا کرے گا۔  
 (رسویہ مبارکہ المحرمات، آیت ۹۷)  
 / تاریخ انسانی کا ہر دور اس فرمانِ الہی کی تصدیق کرتا رہا۔ اور یہیست  
 طاہرین علیہم السلام کے منصب کا انکلاد کرنے والے بھی، ان کے علم و کمال  
 کا اقرار کرتے رہے۔

سُورَةُ الْبَقَرَةِ: آيَاتٌ (٢٢)

اور سورہ منیہ کے جماعت میں ہر سفہتے ہر مسلمان کو حضور اکرمؐ کی یہ خصوصیت یاد

وَاللَّهُ حَاتِئٌ إِلَيْكُمْ

هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُنْوَافِ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَسْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ  
وَيُرِيَّهُمْ كِتَابًا وَيَعْلَمُهُمُ الْعَذَابَ وَالْجَنَّةَ إِنَّ كَانُوا مِنْ قَبْلِ يَوْمٍ  
فَسَلَولُ مُبَيِّنٍ

دوہی ہے جس نے اُن لوگوں کے درمیان، ان میں سے ایک دسوں ہمچنان جو ان کے سامنے آیات (اہمی) کی تلاوت کرتے ہیں، انھیں پاک پاکیزہ مٹاٹے ہیں، اور انھیں ستحب و حکمت کی تعلیم دیتے ہیں، انہوں پر یہ لوگ اس سے پہلے نقلی ہوئی گمراہی میں سمجھے۔

## سورة الْجُمُرَةِ آیت ۳۱

۶  
اور مولا سے کائنات امیر المؤمنین حضرت علیؑ ابی طالبؑ کا مشہور فرمان ہے کہ:

عَزِيزُنَا قَسْيَةُ الْجَيَّارِ فِينَا  
لَنَا هُلُمْ وَلِلَّهِ عَذَاءُ مَالٍ

فَأَنَّ الْمَالَ يَفْتَنُ عَنْ قَرِيبٍ  
وَأَنَّ الْعَلَمَ يَنْهَا قَدْ يَرَى  
اُمُّ خَلَادِ مُرْعَلِمَ کی اس تقسیم پر بہت خوش ہیں کہ اُس نے ہمیں علم عطا

پھر آنحضرت نواسے کو اپنے ساتھ لے کر آئے اور اپنی جگہ بیٹھ گئے، ہم لوگ بھی حضورِ اکرم کے اردوگرد بیٹھ گئے۔

ہم نے مشاہدہ کیا کہ حضورِ اکرم مسلسل اپنے نواسے کو دیکھ رہے تھے اپنے فسر میا۔ اِنَّهُ سَيَّلُونَ لِعِدَىٰ هَادِيًّا مَهْدِيًّا، هَذِهِ الْهَدِيَّةُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ لِيٰ، يَنْبَغِي عَيْنَيْ وَلِيَعْرِفَ النَّاسُ آثَارَهُيْ وَجَعْنَيْ سَيَّئَةً وَسَيَّئَةً أَهْمَرَهُيْ فِيْ فَعْلَيْهِ يَقْطَنُ اللَّهُ الْبَيْهِيْ فَيَرْعَمَهُ، بَرَحْمَ اللَّهُ مَنْ عَرَفَ لَهُ ذَلِيلَ وَبَرَقِيْ فَيَيْدَهُ وَأَكْرَمَهُ فِيْهِ۔

(میرے بعد علی، اور ان کے بعد میرا یہ نواسے، لوگوں کا) ہادی بنے گا۔ یہ خود ہدایت یافتہ ہے اور میرے لئے پروردگارِ کل عالم کی طرف سے ایک تھنہ ہے وہ میری طرز سے لوگوں کو (حقائق کی) خبر دے گا، انھیں میرے آثار کی حرفت سکرے گا، میری سیرت کو زندہ رکھے گا اور یہ کی معاملات کو انجام دے گا خلافِ ظالم اس پر رحمت فرمائے گا۔

خدا ہر اس شخص پر رحم کرے جو ہم رے نواسے کے (اس (فضل و شرف) کو بیجا نے، میری غاطران کے ساتھ بیٹھ کرے اور ان کی تعلیم و تکریم کرے کا پاک حصہ ہے میرا نواسہ ہے اور میری آنکھوں کی ٹھنڈک بھی۔

بھی حضورِ اکرم کی گفتگو جلدی ہی تھی کہ ایک اعرابی ادھر سرما ہو اور نظر آیا جو کوئی بہر آہواز کے بڑھ رہا تھا، جب حضرت رسول خدا کی مجاہد اس شخص پر پڑی تو اپنے

فرمایا کہ: ہم لوگوں کی طرف ایک ایسا شخص آ رہا ہے جو تم سے اس قدر سخت گفتگو سرے گا کہ (تمہارے جسم میں) کچکی پیدا ہو جائے گی) تمہاری کھال (نک) ارزش نکھ گی، وہ بہت سی بالتوں کے باسے میں سوال کرے گا، اور اس کا الجھ

حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام، جو سورہ کائنات کے سب سے بڑے نواسے اور مولائے کائنات کے فرزند ابیر ہونے کے ساتھ ساتھ منصبِ امامت کے تاجدار بھی ہیں، مالکب و جہاں نے انھیں علم و کمال کے اُس مرتبے پر فائز کیا تھا، جس کا انہلہ آپ کی کنسنٹ کے زمانہ سے ہی اس طرح ہونے لگا کہ کسی کے لئے انکا مکن نہ ہو۔

جس کی تصدیق اس روایت سے ہوتی ہے جسے ابوالیعقوب یوسف بن الجراح نے نقل کیا ہے۔ عذلیہ ایمان کا بیان ہے کہ:

ایک روز ہم لوگ، پھر اسی کے دامن میں حضورِ اکرم کے ساتھ بیٹھے تھے۔ اس وقت مہاجرین و انصار میں بہت سے لوگ بھی دہاں موجود تھے کہ دوسرے حضرت حسن مجتبی انتظار آئے، جو نہایت سکون و دفقار کے ساتھ چلتے ہوئے اسی طرف آرہے تھے جہاں حضورِ شریف فرماتے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نگاہ اپنے نواسے پر پڑی تو فرمایا کہ، (میرا یہ وہ نظر نظر ہے) جس کی جب تک میں اُسی رہنمائی کر رہے ہیں اور یہ کائیں اُن کی تصدیق کر رہے ہیں، میری اولاد ہے، میرا عضو بدن ہے، میر نے نفس کا پاک حصہ ہے میرا نواسہ ہے اور میری آنکھوں کی ٹھنڈک بھی۔

پھر جب حضرت حسن مجتبی اور ہم پھر سچے تو حضورِ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نواسے کے استقبال کے لئے کھڑے ہو گئے اور ہم سب لوگ بھی کھڑے ہو گئے۔

حضرتِ اکرم نے نواسے کو مخاطب کر کے فرمایا: “امْتَ تَفَاعِلَتْ، وَأَفْتَ حَبَّلَيْ، وَمَهْجَعَتْ قَلْبَيْ،“ (تم میں میعاد دل ہو، تم میرے پیارے ہو، تم میری بوج و جسان ہو)

وہ کہنے لگا کہ: کیا اعضاء بھی گفتگو کرتے ہیں؟  
حضور اکرم نے فرمایا:- ہاں۔

چھر امام حنفی سے فرمایا کہ: (بیٹھے) ... اٹھوادور اسے جواب دو، اعرابی نے کہن شہزادے کو دیکھا، اور بڑھنے لگا۔ "خود آگے بڑھنے کے بجائے ایک بچے کو آگے بڑھا رہے ہیں کہ مجھ سے بات کرے۔" حضور اکرم نے آس اعرابی سے کہا کہ (تم بات تو کرو) تھیں معلوم ہو جائے کہ اس کو وہ سب کچھ معلوم ہے جس کا تم ارادہ کرتے ہو۔ چنانچہ حضرت امام حنفی نے اس اعرابی کو مخاطب کر کے اپنی گفتگو کا آغاز ان اشعار سے فرمایا:

مَاعِنِيَا سَلَتْ وَابْنَ عَبْتَ  
مَلِّ فَقِيْهَا إِذْنَ دَائِتْ دَائِتْ  
فَإِنْ تَكْ تَدْجَلْتْ فَإِنْ عَنْدِي  
شَفَاءُ الْجَهْلِ مَاسَلَ الشَّكْلِ  
وَبَحْرَ الْوَقْيَةِ الدَّوَالِيِّ  
تَرَاشَكَانَ أَرْقَهُ الْوَسْوَلِ  
وَإِنْ شَخْصٌ تُونِيْ كِمْ فَهُمْ خَصْسٌ يَا اسْكِنْ كِمْ اَوْلَادِيْ  
رَيْسَ كِمْ بَلْكِ صَاحِبِ عِلْمٍ وَفَرَاسَتْ سَعْيَ كِمْ فَرَسَتْ  
نَادَانَ بَهْرَ  
لیکن اگر تیرے پاس بہالت ہے تو میرے پاس اس کی بھی دوائے جو  
چاہے دریافت کرے

کیونکر یہ (علوم الہی کا وہ) سمندر ہے جس سے جتنا بھی پانی تقسیم کیا جاتے (کبھی ختم نہیں ہوگا) اور یہ وہ میراث ہے جو رسول خدا کے ذریعہ سے ہم تک منتقل ہوئے ہے۔

اے شخص! تو نے (بہت) زبان درازی کی ہے زاوی اعتدال سے

بہت سخت (ادا کھڑا ہوا) ہو گا۔  
انتہے میں وہ اعرابی پیہن رکھی گیا، لیکن اس نے بھی بخوبی نہیں کیا۔  
بس یہ پوچھا کر

تم میں سے محدثہ صحابت ہیں؟  
ہم لوگوں نے کہا کہ: "کہا رادا دہ کیا ہے؟" لیکن کوئی اقدام کر نہ سرے ہم لوگوں کو حضور اکرم نے روک دیا۔ اس شخص نے حضور اکرم کو خاطب کر کے کہا: "اے محترم! میں سنبھال سکتے کو دیکھا بھی نہیں تھا، اس وقت سے آپ کا دشمن ہوں، اور اب تو ایری عدالت اور بڑھکی ہے۔" یہیں تک حضور اکرم تو مبتکار نہ لے گیا میکن اس شخص کی گستاخی اور بد تیزی پر

ہم لوگوں کو سخت خصہ آیا، اور اکرم نے اس کو مجرم پور جواب دیئے کا رادا دہ کیا اس تھا کہ حضور اکرم نے اشادہ کر کر کر ہم خاوش رہنے کا حکم دیا۔

اعرابی نے کہا، اے محترم! آپ کا دھرمی ہے کہ آپ پیغمبر ہیں (اسیکن میرے خیال میں) آپ اب نیا سکر کو خلاف بات کرتے ہیں اور آپ کے پاس کوئی دلیل و بہان بھی نہیں ہے۔ حضور اکرم نے فرمایا، "اے اعرابی! تجھے کیا معلوم! (کہ میرے پاس دلیل و بہان نہیں ہے)"

اس نے کہا کہ، اگر کوئی بہان سے تو پیش کریں۔ حضور اکرم نے فرمایا کہ: "اگر اکرم اچا ہو تو میرے اعضاء میں سے ایک حضور اور میرے بھگر کا شکرا (تمہیں) (میری دلیل و بہان سے) رد شناس کردار گا" جو زیادہ واضح بات ہوگی۔

جس کی وجہ سے ہر طرف تاریکی چھائی ہوئی تھی، آسمان پر امداد ہیرا تھا  
بادل موسلا دھار برس رہا تھا، اور تم سخت تردد میں تھے کہ (آج چھپو  
یا لک جاؤ، آج گے یا لٹھتے ہو تو خطرہ ہے، پچھے ہٹتے ہو تو برا بادی ہے)۔  
اس وقت (آندھی اور جھکڑا کی وجہ سے) تینیں کوئی آواز بھی سننا نہیں  
سکتے۔ وجہ اسے رہی تھی، بادلوں کا ہجوم تھا، ستارے پچھے ہونے شروع  
ہوتھیں راستے سمجھ میں آ رہا تھا، نہ کوئی نشان نمایاں ہو رہا تھا، سمجھی تم  
ایک راستے پر کھرتے تھے کبھی کسی نشیب میں آ رہا تھا جہاں طویل  
بیان ہوتا... سفر نے تھیں پریشان کر رکھا تھا۔ اگر کسی بلندی  
پر چڑھتے تو یوں محسوس ہوتا کہ منزل سے اور بھی دور ہو گئے ہو...  
ہوا کی تیزی تھیں ہماری تھی، راستے کے کانٹے چھوڑ رہے تھے آندھی  
چل رہی تھی، بھلی چک رہی تھی، (راستے کی) جھاڑیاں تھیں وہشت نہ  
کھو رہی تھیں... (یہاں تک کہ اسی حالت میں پوری رات گزدی اور  
حباب دن بندوں رہنے پر تم یہاں پہنچنے، اور تم نے ملکا میں لٹھا کر  
اپنے آپ کو یہاں پایا تو گویا تھا لیکن میں مٹھنڈک پڑی)۔

اضطراب و درہوا، اور پریشانی کا خاتمہ ہوا۔

امام علیہ السلام نے اس سفر کی جب یہ سفر لپر صویری فیلم  
تلووہ گویا حیرت و تجھے کے سمندر میں ڈوب گیا، اور کہنے لگا:  
اے شہزادے! یہ باتیں آپ کو کہیے معلوم ہوئیں، آپ نے تو ان تمام حالات  
کو اس طرح بیان کیا ہے آپ نے تیرے دل کے اندر رجھانک کر دیکھا ہو،  
اور گویا پورے سفر کے دوران میرا مشاہدہ کرتے رہے ہوں، آپے میری کوئی  
بات بھی تو مخفی نہیں ہے۔ گویا غیب (کے آپ درشدار ہیں اور مجھ پر یہ

تجادل کیا ہے، اور خود اپنے آپ کو دھوکہ دیا ہے۔

خیراب اگر خدا نے چاہا تو، تو یہاں سایا جان لانے کے بعد ہمچھے گا،  
یہ سن کر وہ اعرابی مسکرا یا اور تم خر کے انداز میں بولا، تھا!!  
پھر امام حسن علیہ السلام نے اسے اس کے حالات سُناتے ہوئے فرمایا کہ  
(یہاں آنے سے قبل) تم (اپنے سابقوں میت)، اپنی قوم کے اجتماع  
کی جگہ پر اکٹھا ہوئے اور تم لوگوں نے اپنی چہالت و نادانی کے ساتھ  
ایک دوسرے سے (خوب) باتیں کیں، تم لوگوں کا خیال ہے کہ خضرت  
محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی نسل منقطع ہو جائے گی، پوری عرب  
قوم آن کی خانفے اور (آخر ان کو قتل کر دیا گیا تو) آن کے خون کا کوئی  
بیوی شخص انتقام نہیں لے سکے گا۔ اس نے تم اس خیال سے (دہان  
سے روانہ ہو گئے کہ) آنحضرت کو قتل کر کے اپنی قوم کے لوگوں سے  
فائدہ حاصل کر دی، پھر اپنے آپ کو اس (محروم اقدام) کے لئے آمادہ  
کر کے (تم اپنے گھر سے نکل پڑے) تم نے اپنے ہاتھ میں نیزہ سنجال  
رکھا ہے۔ اور ارادہ یہ ہے کہ انہیں قتل کر دو!!

راستہ تھا رے لئے بہت دشوار تھا، تھا ری آنکھوں پر ایسا ہاں  
چھایا ہوا تھا اور تم نے اس بات کا تھیہ کر رکھا تھا۔ اور تم (پچھے  
چھپا تے) آئے ہو تھیں ڈر تھا کہ بات کہیں مشہور نہ ہو جائے  
لیکن (یقین رکھو، ایسا کچھ بھی نہیں کر سکو گے)۔

اب میں تھا رے سفر کی داستان تھیں سناتا ہوں (تاکہ تمہیں یہ  
چل جائے کہ ہم تھا ری کسی بات سے بے خبر نہیں ہیں)۔  
تم رات کو ایسے وقت نکلے ہو جب تیز آندھی آئی ہوئی تھی۔

## مِعَاہدَةَ صَلَح

نوادہ رسول، جنت خدا، حضرت امام حنفی علیہ السلام کی زندگی کا وہ  
واقعہ جس پر اپنے اورغیروں، دلوں نے ہر دوسری میں شکوہ و شہادت کا  
طبار بھی کیا اور تفتیہ اور اعتراض کا نثار بھی بنایا، امیشوم سے پہنچنے ہے۔  
جیکہ قرآن مجید میں خالق دو جہاں کا رشاد ہے کہ:

وَالصَّلَحُ خَيْرٌ ۝

(اور صَلَح بہتر ہے)

لیکن جب بھی ہا دیاں برع نے دشمنوں سے صلح کی ایزوں اورغیروں نے  
اسے کمزوری قرار دیا، چاہے وہ حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شرکن  
صلح ہو یا حضرت امام حنفی علیہ السلام کی منافقین سے صلح ہو۔ ناہم حضرت  
نے دلوں متوالی پر زبان اعتراض دراز کی۔

ڈ

سنہ احری میں جب حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے  
سیکڑوں ساتھیوں کے بہرا، غرہ کرنے کے لئے مکہ معظیت تشریفیے جا رہے  
تھے کہ مکہ سے ۵۰، میل قیل "حدیبیہ" کے مقام پر کفار و مشرکین کا شکر  
ست رہا ہوا۔

اوجب حضرت رسول خدا نے کفار و مشرکین سے مقابلے اور جنگ کے بجائے  
صلح کا راستہ اختیار کیا، تو کفار کے شاہزادے نے آپ کو متعدد شرائط کا پابند بنا یا

حقیقت بالکل واضح ہے کہ آپ کے چین بزرگوار صاحبان تھیں، ابھی  
اسلام کے بارے میں بتائیے:

یہ سن کر امام علیہ السلام نے اللہ علیہ کھو جہا۔ پھر اس سے فرمایا کہ:  
”خداوند عالم کو یک دہ تھا، وحدۃ لا شرکی مالا اور یہ کہ حضرت  
محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خدا کے بندے اور رسول ہیں  
پھر وہ اعرابی اسلام لایا، اور بہت اچھا سلام ثابت ہوا،  
(کچھ دلوں تک حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں رہا)  
آنحضرت نے اسے قرآن مجید کی تعلیم دی را ور دین و مذہب کی بنیادی  
باتوں سے آگاہ کیا۔

پھر اس نے حضور اکرم سے درخواست کی کہ: میں اپنی قوم کے پاس  
جا کر ان کو بھی یہ سب باتیں بتاؤں؟  
آنحضرت نے اسے ابازت دی۔ تو وہ اپنی قوم دالوں سے پاس  
گیا، اور بہت سے لوگوں کو اپنے ساتھے کر دو بارہ آنحضرت کی خدمت  
میں حاضر ہوا۔

جتنے لوگ اس کے ساتھ آئے تھے، سبنتے اسلام قبول کیا۔  
اس واقعہ کے بعد، لوگ جب حضرت امام حنفی کو دیکھتے تھے تو بیخ  
کہتے تھے کہ:  
(خداوند عالم کی طرف سے) جو فصاحت و بلاغت انہیں عطا کی گئی ہے  
وہ حسی اور کونہیں ملی۔

ملاحظہ فرمائیے: بخار الانوار، جلد ۱۷، صفحہ ۲۲۲

آن کی شب وہ بے مثل انسان دنیا سے رخصت ہو گیا جس کے حسن عمل  
اور اعلیٰ کارکردگی کا اثر لین و آخرین میں کوئی مقابلہ نہیں کر سکتا  
(الیغی امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب)

مُنْ کا حال یہ تھا کہ جب حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے ساتھ  
جہاد میں شریک ہوتے تھے تو اپنی جان خلکے میں ڈال کر آنحضرت کو  
بچا لیتے تھے۔

اور جب سیفیر اکرمؑ انھیں علمبردار شکر بن اکرم سے تھے تو جب رسلؑ و میکانل  
دائم ہائیں ان کی مدد کے لئے موجود ہوتے تھے اور جب تک جنم پر بگار  
انھیں فتح و ظفر حاصل نہ ہواں وقت تک والیں نہیں آتے تھے۔  
اس ذاتِ والا صفات نے اس شب (۱۲رمضان المبارک) کو جلت  
فرمائی، جو شہرت ہے اور زوال قرآن سے والبستہ۔

اسی شب میں حضرت عیین علیہ السلام فلک چہارم پر اٹھائے گئے اور  
اسی شب میں حضرت مولیٰ علیہ السلام کے وصی و جانشین ہنالہ شعب بن نون  
نے دنیا سے وصلت فرمائی۔

(مسیکہ والذین کی رحلت کی یہ شب ہے) وہ نہ سوتا پھر وحی گئے ہیں  
کہ چنانیٰ البتہ وسات سو وہم موجود ہیں جن کے ذریعہ سے وہ ایک  
خدمتِ گلدار حامل ہونا چاہتے تھے۔

۵

راوی کا بیان ہے کہ  
اتا فرمائے کے بعد اپنے پر مشتمل سے گریہ و بکا طاری ہوا، چنانچہ

او جھوڑا کرمؑ نے اس کی تمام شرطیں منظور کر لیں، نہ اصحاب سے مشورہ کیا، اور  
شان کی ناماضی کی پرواہ کی۔

آن میں بعض شرطات اسی سخت تھیں جو مسلمانوں کو بہت ناگوار گندیں  
اور ایک مشہور جو جان نے تو یہاں تک کہ دیا کہ:  
پیغمبرؑ کی نبوت میں جیسا شک مجھے آج ہوا ہے، اس سے پہلے ایسا شک  
بھی نہیں ہوا تھا۔

۶

نئہ ہجری میں ۱۲رمضان المبارک کو امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالبؑ  
کی شہادت واقع ہوئی، جس کے بعد امامت کے ساتھ غلافت کا نصب  
بھی نواسہ رسولؑ، حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام کو ملا۔

آپ نے اپنے والد بزرگوار کے دفن و تکن وغیرہ سے فارغ ہونے کے بعد  
مسلمانوں کے مجمع سے خطاب کرتے ہوئے، ایک مختصر، مگر نہایت جامن خطبہ  
دیا، جس میں آپ نے حمد و شکر کے بعد ارشاد و فریادیا:

لَقَدْ قَبَضَ فِي هَذِهِ الْلَّيْلَةِ وَجْهُنَّمَ بِسَقْدِهِ الْأَوَّلِينَ بِعَمَلِ  
وَلَمْ يَدْرِكْهُ الْأَخْرَدُ بِعَمَلِ، لَقَدْ كَانَ حِجَادُهُ مَعَ رَسُولِ  
اللَّهِ، فِي قِيَمِهِ بِنَفْسِهِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ يُوحِيهِ بِرَايِتِهِ  
فِي كُفَّيَةٍ جَبَرَائِيلَ، عَنْ يَمِينِهِ وَعِنْ كَامِلٍ، عَنْ شِمَائِلِهِ، وَلَا يَرْجِعُ  
حَقِيقَةَ اللَّهِ عَلَى يَدِيهِ، وَلَقَدْ تَوَفَ فِي الْلَّيْلَةِ الَّتِي نَزَلَ  
فِيهَا الْقُرْآنُ، وَعَرَجَ فِيهَا بَعْسِيُّ بْنُ مُرْيَمَ وَالَّتِي قَبْضَ  
فِيهَا الْوَشْعَرَ بْنَ نُونَ، وَصَحَّ مُوسَى وَمَا خَلَفَ مُضْرِبَةَ وَلَا  
بِعْدَارِ الْأَسْبَعَةَ وَهُمْ نَقْلُتُ فِي عَطَيَّتِهِ أَرَادُونَ بِسَاعَةٍ بِمَا ظَرِمَ الْأَهْلِ

بیشک جو لوگ آپ کی بیعت کرتے ہیں وہ تو حقیقت اللہ کی بیعت  
کرتے ہیں، اللہ کا انتہا آن کے ہاتھوں کے اور ہاتھ پر جو شخص ہدھنی  
کرے، اس کی عہدشکنی (کادبال) خود اسی کے ملاف ہو گئی، اور جو شخص  
خداوند عالم سے کئے ہوئے عہدوں کیاں کو پورا کرے گا، تو اسے (خداوند عالمی)  
اجر عظیم عطا کرے گا) (رسویہ، الفتح، آیت ۱۰)

جس کے بارے میں مفسرین حرام نے تحریر فرمائا کہ:  
(رسوی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیعت کو خداوند عالم نے اپنی بیعت  
اس نے قرار دیا) کہ: «حیثیتاً آن لوگوں کا مقصود: اطاعتِ الہی پر جیت  
کرنا ہے، جس کے بارے میں صاحبِ تفسیرِ شافعی کا قول ہے کہ:  
اللَّهُ تَعَالَى كَيْدُ عَلَى طَرْوِيْنِ التَّعْبِيْلِ  
(خداوند عالم نے تعلیل و تمثیل کے طور پر یہ بات  
بطور تاکید فرمائی ہے)

اور تفسیرِ عیناً وی کی عبارت یہ ہے کہ:  
مُوَلَّدَةَ اللَّهِ عَلَى سَبَيْلِ التَّعْبِيْلِ  
(تمثیل و تعلیل کے انداز سے، کلام میں تاکید پیدا  
کی گئی ہے)

لیکن صاحبِ مدارک نے واضح تصور پر کہا ہے کہ: خداوند عالم نے حضور اُمّم  
کی محبوبیت کی بناد پر آن کے دستِ مبارک کو اپنا ہاتھ قرار دیا ہے۔  
چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ:  
بِرَبِّيْدَهُ أَنَّ يَدَ رَسُولِ اللَّهِ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم)  
الَّتِي تَعْلَمُ اِنِيْدِي الْمُبَارِعِيْنَ حَتَّیْ يَدَ اللَّهِ

آپ کے ساتھ حاضرین بھی رونے لگے) متوڑین کا بیان ہے کہ:  
اس خطبہ کے تمام ہونے کے بعد قیس ایں سعد نے عرض کیا کہ:  
جثابِ ہاتھ بڑھائیے، ہم کتاب پڑید، سنت رسول اور شنوں سے جنگ کے  
آپ کی بیعت کرنا چاہتے ہیں۔

امام علیہ السلام نے فرمایا کہ:  
مکتاب پڑید اور سنت رسول۔ کافی ہے باقی چیزوں پر ہم شامل ہیں۔  
جب تم میری اطاعت کے لئے بیعت کر لو گے تو ہمیں میرے شہنشاہ سے  
جنگ کرنا ہو گی، اور میں جس سے صلح کردن گا اس سے تھیں جو سرپر کرنی ہو گی۔

اس کے بعد لوگوں نے آپ کی بیعت فخرنا شروع کی، اس موقع پر  
چالسہزار افراد نے حضرت امام حنفی علیہ السلام کی بیعت کی۔  
بیعت کا طریقہ وہی تھا جو حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے  
زمانے سے چاری سوچا اور جس کے مطابق، لوگوں نے امیر المؤمنین حضرت علی  
بن ابی طالب کی بیعت کی تھی۔

حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ہاتھوں پر جو بیعت ہوئی تھی اس کے  
باشہ میں خاصی دو بھاں کا واضح ارث دادا ہے کہ:  
إِنَّ الَّذِينَ يَمْنَأُونَ نَفْسَهُمْ إِنَّمَا يَمْنَأُونَ لِيَعْوَنَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَقَدْ أَيْدَاهُمْ  
فَنَفَّتْ نَفَّثَ فَإِنَّمَا يَمْنَأُ نَفْسَهُ عَلَى فَسَيْهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهِ اللَّهُ  
فَسَيْئَتْهُ مِمَّا يَعْمَلُ

وہ درحقیقت "اطاعت خدا" کا عہدو پیان کرتے تھے، اسی طرح جو لوگ امام وقت کے ہاتھوں بیعت کرتے ہیں وہ درحقیقت خداوندی عالم کی اطاعت فرمان برداری کا عہدو پیان کرتے ہیں۔

اور بیعت کرنے کے بعد، عہد شکنی کرنا درحقیقت خدا سے عہد شکنی کرنا اور خود کو خدا اور اسرار دینا ہے اسی لئے قرآن مجید میں اعلان کیا گیا کہ:

"بُو شَخْسٌ عَهْدَكُنِي سَكَرَّعَكَ، أُسْ كَادِيَلْ بَعْدَكُنِي خَوْدَأَسِي پَرْهُوْكَ۔"

حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالبؑ کی شہادت کے بعد جن لوگوں نے حضرت امام حسن مجتبیؑ کی بیعت کی تھی ابھوں نے درحقیقت اس بات کا عہدو پیان کیا تھا کہ،

• ہم آپ کے ہر ہم پر نیک کہیں گے، جس سے آپ جنگ کریں گے اُس سے ہم جنگ کریں گے، اور جس سے اپنے لئے کوئی کہیں گے، اس سے ہم کوئی کہیں گے۔

(بُو درحقیقت اطاعت پرور دگار ہو گی، یہ تو کہ آپ جو گت خدا ہیں)

ادھرام ام علی السلام کی بیعت ہو رہی تھی، اور ادھرام امیر شامؑ جو بُنگ مفین میں اپنی بغاوت کا اعلان کر چکا تھا، قضیہ تھکم کے عہد خود کو مسلمانوں کی ہجران کا احتدار کرنے کا تھا، اور اپنی مکمل حکومت کی راہ ہمارے سر کرنے کے لئے اب ہم کے خدیعہ امیر المؤمنینؑ کو شہید کر اچکا تھا۔ اے جب یہ معلوم ہوا کہ بلا اسلامی کی حکومت، اولادِ ملکی کی طرف جانبی ہے تو اس نے اپنی ریشہ دو ایساں تیز کروں، اور کوفر پر مکمل کرنے کے لئے ساڑھا۔

مقصد پروردگاری ہے کہ، خاتم رسولی خداصلی علیہ وآلہ وسلم کا دست مہاک، جو بیعت کرنے والوں کے ہاتھوں کے اور پرخواہ و درحقیقت اللہ کا ہاتھ تھا،<sup>19</sup>

علامہ فخر الدین رازیؑ جو اپنے ان گفت شکوک و شبہات کی وجہ سے امام المشکلین بھی کچھ جانتے ہیں اور جن کی تفسیر "تفایع الغیب" کے بارے میں یہ جملہ بھی کہا گیا ہے کہ:

"فَيَوْمَ كُلُّ شَيْءٍ يُرَأَى إِلَّا التَّغْيِيرُ"

(اُس میں تفسیر کے علاوہ، سب کچھ موجود ہے)

مذکورہ بالا آیت کے ضمن میں تفسیر فرماتے ہیں کہ:

يُقَالُ: أَيْدِي لِفَلَادَنْ؛ أَيْ الْفَلَبَّةُ وَالنَّصْوَةُ وَالْقَهْرُ

(کہا جاتا ہے کہ: فلاں شخص کو یہ "حامل" ہے۔ جس کا مقصد ہوتا ہے کہ:

أَسْ ظَلَبَهُ، فَنَعَّ وَلَصَتَرَأَوْ رَوَتَ وَطَاقَتَ حَاصلَ ہے)

(مذکورہ فرماتے ہیں: "تفایع الغیب" "الغوف" تفسیر کیہر  
علامہ فخر الدین رازیؑ

اور اس طرح پیغمبر اسلام کے ہاتھوں پر جو لوگ بیعت کرتے تھے،

لہ: گویا صاحب سارے کہنے بھی سہیت تسلیم کر لیا، اس کے لئے کوئی "لہ" ہمایا سمجھے، قاب اگر اسلامی سنت و معاشر، حضرت امیر المؤمنینؑ کو یہ اللہ،<sup>20</sup> تھے یہ کوئی کوئا عہد دار نہ ہونا ہمیشہ تھے۔

شاعر مشتری علام اقبال نے کیا اسی سہیت کے

اتختے اللہ کا بندہ مومن کا ہاتھ  
خالق دکھلے اُنہیں کلراشتا کلراشتا  
(وہی بندہ مومن کے اتوکی ریشان ہے تو جن یہاں کے ہاتھوں کی طاقت کا لامانہ کون رکھتا ہے۔

سردار ان قبائل ان سے ملنے لگے تو مال کی فراوائی بھی بڑھی، اور پیسے سکنے والے پر اخیلیں اس بات پر بھی آمادہ گری گیں کہ ہر عال میں اُس کی فرمائیں برداشتی کریں چاہے وہ اونٹ کو اونٹ ہی کہے۔  
ادھر ہن لوگوں نے امام کی بیعت کی تھی، وہ خود اپنے ہاتھوں سے امام علیہ السلام کے قدموں کے نیچے مصلحت لکھنے ہے تھے، جسمانی طور پر زخمی کر رہے تھے، اور بالق ساتھیوں کی طرف سے ان بدرست لوگوں کے خلاف کسی قسم کی کارروائی بھی نہیں ہو رہی تھی، جس کی بناء پر صورت حال اور سنگین ہو گئی، اور ظاہری طور سے، دشمن سے مقابلے کے امکانات بالکل ہی تھیں ہو گئے۔

ان تمام حالات کے باوجود اُمیر شام کو یہ بات معلوم تھی کہ جب تک کوئی معاملہ نہ ہو بلکہ اُس وقت اُس کی حکومت کی کوئی قیمت نہیں ہے۔

چنانچہ اُس نے مصالح کا راستہ اختیار کیا، اور صادہ کا فذ پرست سخط گئے: بھیج دیا کہ: آپ ان پر ہو چاہیں شرائط تحریر فرمادیں، میں آپ کی تمام شرطیں قبول کرتے ہوئے مصالح کا معاملہ کرنا چاہتا ہوں۔

و

ایں امام کے ساتھ صورت حال یہ ہو گئی تھی کہ:  
مصالح قبول کرنے سے انکا کہیے گریں، جبکہ دشمن سے مصالح کے بارے میں دین اسلام کی واضح ہدایات ہیں کہ:

وَإِنْ جَعْلُوا إِلَيْنَا فَإِنْجُنْهُ لَهَا، وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ

إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْغَفِيلُ

کا شکر لے کر روانہ ہو گیا۔

حضرت امام حنفی علیہ السلام نے قیس بن سعد کی قیادت میں یہ تھا کہ مشکل اُمیر شام کی پیش قدمی رکونے سکے لئے روانہ کیا۔

امیر شام نے جلسہ اذی کر کر ہوتے قیس بن سعد کے شکر میں بخبر حام کو دی کہ امام حنفی نے مصالح قبول کر لی ہے، دوسری طرف بولوگ امام حنفی علیہ السلام کے پاس موجود تھے اُن کے دیوان یہ افواہ چھپیا دی کہ قیس بن سعد نے مصالح کو لی ہے۔

اس طرح دونوں جگہ شکر میں پھوٹ پڑی اور حکم کے موقع پر حضرت علیہ السلام کے خلاف باتیں اکالات کئے ولئے خواجہ نے عز امام حنفی پر حکم عدایے اخراج کا لگا دیا۔ شکر میں عجیب افرانقی پہیل ہوئی۔ اور بات یہاں تک پہنچی کہ آپ کا افضلی مکان ہیا گی، آپ کو ذہنی ہو رہا فریت پر ہو چکلنے کے ساتھ ساتھ آپ پر ٹکڑے کر کے آپ کو زخمی بھی کر دیا گیا۔ عجیب کی وجہ سے آپ کو ملائک میں کافی دنوں تک، ازیر خلائق دہست پڑا۔

و

اب صورت حال یہ ہو گئی تھی کہ، اُمیر شام نے دشمن دے کر سردار ان شکر کو خریدنا شروع کیا، اور صید الدین بیسے لوگوں نے بھی خیانت شروع کر دی، سارے سرداروں پر کام ہڑا، میں بیکھے، اور یہ صاحب ایک لامگیں پک گئے۔

جس سے اُمیر شام کی رستی اور مہمنا شروع ہوئیں۔ اُس کی ملادی اور صورتی دونوں طاقتوں میں اضافہ ہو شکر کا بہب

اگر شہر میں یہ معاہدہ صلح قبول کرنے پر فوری آمدگی ظاہر کر دیں تو شکر میں مزید امتحان پہنچا ہو سکتا ہے۔  
چنانچہ اپنے اس مسئلہ کو ساتھیوں کے ساتھ رکھا، کہ کیا تم لوگ جہاہ پر آمد ہو۔؟

تو ہر طرف سے آواز آنے لگی:

«الْبَقَاءُ أَبْقَاءُ

(ہم زندہ اور باقی رہنا چاہتے ہیں رہا ہے جیسی کبی زندگی ہو)

چنانچہ وقت آگئی جس کے باڑے میں حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پیش کی فرمائی تھی۔  
جیسا کہ راغبے میا افرات میں روایت کی ہے۔ بریدہ میں مقول ہے کہ:  
رَأَيْتَ النَّبِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَأَلَّهُ وَسَلَّمَ يَخْطُبُ عَلَى الْمُتَّرَدِ  
يَنْتَرَ إِلَى النَّاسِ مَرَّةً وَإِلَى الْخَيْرِ مَرَّةً، فَقَالَ:

“إِنَّهُ بُنْيَ هَذَا، مَيْدَ صَلَحُ اللَّهُ بِيهِ فَيَئِنَّ...

دمیں نے حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا کہ میر پڑھی  
دے رہے تھے (اما میں آپ کی آنکھیں بیٹھی تھیں) اس خضرت کو جسی کوئی  
کو دیکھتے اور کسی سبب مبتلى ہو، پھر فرمایا:  
”یہ میرا بیٹا ہے غفریب خدا وہ مالم اس کے ذریعے سے دو گروہوں  
کے درمیان صلح کرادے گا۔

اور جناب این عباس کی روایت ہے کہ:  
...فَبَسَطَ النَّبِيَّ يَدَهُ وَمَدَّهَا، ثُمَّ ضَمَّ الْخَمْنَ إِلَى صَدَرِهِ وَمَقْبَلَهُ

اگر وہ دشمن صلح کے لئے اپنے بازو بھکار دیں، تو تم بھی صلح کے لئے  
اپنے بازو بھکار دو اور خدا پر بھروسہ رکھو، بیشک وہ خوب سنتے والا  
جانتے والا ہے)

1. ملاحظہ فرمائیے: سورہ الفاتحہ آیت ۹۱

جس کے باڑے میں مفسرین بحث نے صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ:  
”وَشَمَنْ جَبْ لَفْتَكُوْتَ مَصَاحَتَ کی خواہش ظاہر کرے یہی تکلف  
اس کے لئے تیار ہو جاؤ، اور صلح کے لئے ہاتھ بڑھانے سے، اس بند  
پر انکار نہ کرو کہ دشمن نیک نیتی کے ساتھ صلح نہیں کرنا چاہتا، بلکہ قد اسی  
کار ارادہ رکھتا ہے۔“

”اگر وہ صلح کی خواہش سکر رہا ہے تو اس کی نیت پر شکر کے تو زیری  
کو طول نہ دو۔ اگر وہ غداری کی نیت رکھتا ہو اُنہاں پر بھروسہ کرو  
صلح کے لئے بڑھنے والے ہاتھ کے جواب میں تم بھی خلیل پر آمد ہی ظاہر کرو  
تاکہ تمہاری اخلاقی برتری ثابت ہو۔“ (ت ق ۲: ۵۶)

گویا مذکورہ بالا آیت میں سعی بر اکرم کو مالک دو جہاں کی طرف  
یہ سکم دیا کرے یہ

”جب مخالفین کو صلح کے لئے بھکتے ہوتے دیکھئے، تو صلح کو قبول  
فرمایتے، لیکن اصل اعتماد اللہ پر رکھتے، اُس کا ہر کم مصالح پر منصف ہوتا ہے  
وہ بندوں کے ظاہر کو جسی بہانتا ہے اور باطن کو جسی۔“

(تیر ماجدی: ۳۸۸)

۶. شیعیانِ رحید کردار کے لئے مام طور سے امن و امان رہے گا۔  
۷. امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کو نامزد اکمل اثیں  
کہنے جائیں گے۔

۸. خاکِ شام "خود کا سید المؤمنین" ہیں کہلوانے کے لئے۔  
۹. اہل عراق کے لئے، جموں طور سے، پر امن زندگی گذارنے کے  
موقع حاصل رہیں گے۔

۱۰. امام حسن، امام حسین، اور خاندان اہلبیت (طاہرین، سلام اللہ  
علیہم اجمعین) کو حکمی طور پر اذیت نہیں دی جائے گی۔  
ان شرائط پر خود کرنے سے یہ بات باتکل و واضح طور سے سمجھ میں آتی  
ہے کہ حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام معاشرے میں کتاب خدا اور  
سنت رسول کی سربلندی چاہتے تھے، حکومت چاہئے کسی کے بھی ہاتھ  
میں رہے۔

یہی اس "معاہدہ" کی پہلی اور بنیادی شرط تھی۔  
جو اس بات کا اعلان ہی تھا کہ "اہل حجۃ" کو نجات و منصب کی احتیاج  
ہے نہ اختیار و اقتدار کی خواہ۔

آن کی عظمت و جلالت، ان مادی سہاروں کی محتاج نہیں ہے،  
وہ اپنی سیرت و کردار اور خداوندی کی حطاکرده حصمت و طہارت، اور

سلطہ، مذکورہ بالاسناد کو مندرجہ ذیل ترتیبی ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔  
ابن ابی السید یعنی عزیزی کی: شرح نجع البالام۔ ویری کی یونہ ایوان۔ حسن ایں مامی  
ایلان الشیعہ۔ ابن حبیر طبری کی تاریخ، ابن قتبہ و غوری کی: بلا امانتی ایوان۔ سبط ایں جوزی کی  
مذکورہ خواص الامر۔ ان کے علاوہ مندرجہ ذیل ترتیب میں یہی ان شرائط کا ذکر موجود ہے:-  
الاصابہ۔ تاریخ دعل، الاسلام۔ جمیرہ اکلام۔ و تفسیرہ۔

قال:

ان ابھی هذا سَيِّدٌ نَعْلَمُ اللَّهُ يُصْلِحُ بِهِ بَعْضَ قَدْرَتِنَا ..

(حضرت پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ہاتھوں کو پھیلائے  
(اپنے نواسے) حضرت حسن کو اپنے سینے سے لگایا، پیدا کی، اور فرمایا،  
"میرا یہ توانظر سید اور مروان ہے۔ امیر ہے کہ خداوندِ عالم، اس سے  
ذلیل ہے۔ دو گروہوں کے دویانِ قلح کراوے گا۔"

ملاحظہ فرمائیے، مناقب آل ابی طالب صدر صہیل

۵

چنانچہ فرمان خدا و رسول کے مطابق، حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام  
نے مصلح کی منظوری دے دی، اور حسب فیل شرائط انہکے کو معاویہ کو حجی کر دی۔

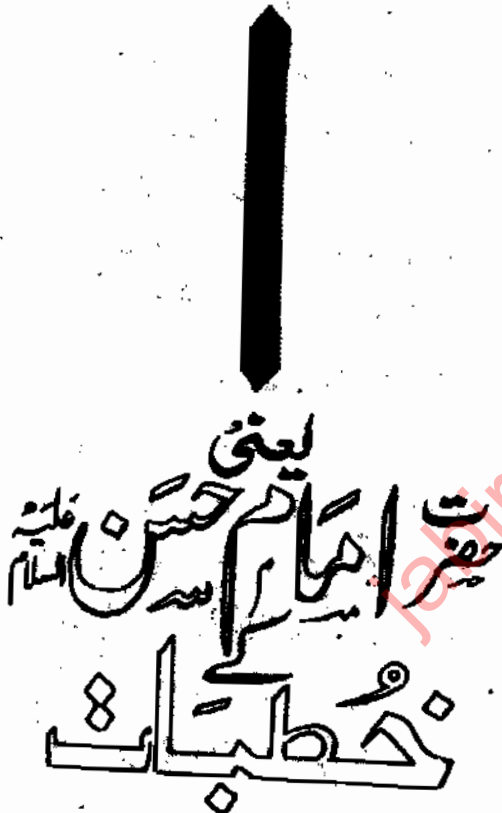
۶. معاویہ کو کتاب خدا اور سنت رسول پر عمل کرنا ہو گا۔  
۷. نہ ہو گا۔  
۸. کوفہ کا بیتِ المل، امام حسن کے اختیار میں ہے گا۔

۹. اہماد کا بمال خرچ جنگ عجل لور جنگ صفين میں قتل ہو جانے  
والوں کی اولاد کو دیا جائے گا۔

۱۰. ہر صاحب حق کو اُس کا حق دیا جائے گا۔

ٹھہ، اس مضمون کی تکشیت بسا پہنچ، یا امر ان اسلامی کی مندرجہ ذیل ترتیب میں یہی ترتیج ہاگئی ہے۔  
۱. بناری۔  
۲. موسی۔  
۳. غر کوشی۔  
۴. معماں۔ و فیرہ۔

# قصاحتِ بلاغت کے اممِ ہوئے چشمے



عمرت و کمال کی بناء پر اہل ایمان کے قلوب میں ہمیشہ زندہ رہیں گے۔

وہ دُنیا طلب، اور مفاد پرست افراد ہیں جو اقتدار و حکومت کے  
برلیں ہوتے ہیں۔ اہل حُنّ مادی آلاتشوں سے بہت بلند ہوں۔  
خصوصاً حضرت امام حُنّ دشیں جو فرمائیں پیغمبر کے مطابق عرشِ ہیں  
کے گوشوارے اور فلکِ عہدت کے تارے ہیں۔

یہ عرشِ ہنفیٰ فرشِ والوں کے پاس، صرف اس نے تشریف لائے تھے  
کہ انہیں زاد بندگی اور اسرارِ زندگی سے روشناس کرائیں، اُنکی کوتا ہیوں  
کو دودھ کے راہ سقیم تیامیں۔ کارگاہِ حیات کی تدابیوں میں ہوئی تدبیی  
روشن کریں، انسانیت کو اُن کے مقصدِ حیات سے گاہ کریں۔ جو صد و ہو سو  
سے بھری ہوئی دنیا کو اخلاص کی راہ دکھائیں، گمراہیوں کے چنور میں  
ہدایت کے پھول کھلائیں، حیوان نما انسانوں کے پھیلائے ہوئے انہیوں  
کے درمیان راستی و سیچائی کے چڑاغ جنمائیں اور انسانیت کے مانع  
پر صداقت و پاکیزگی کا ایسا بھور آؤزیں کر دیں جو صنیعِ قیامت تک بھٹکے  
ہوئے لوگوں کو بخات کی راہ دکھائا رہے۔

متعلق ہیں جن سے اُس دُور کے حالت اور اپنے زمانہ کی بیہقیاتوں کا جی  
سچی اندازہ کیا جاسکتا ہے

## ہمارا ہر اقدام رضاء پر رکار کیے

حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی زندگی میں ہر  
امام حسن مجتبی علیہ السلام نے جنگِ معین کے موقع پر ایک خطبہ دیا جس میں  
حدوشا نے پروردگار کے بعد شدید مایا۔  
(غفنا اللہ ولکم)

ان میا عظیم اللہ علیکم من خدا و ابیع علیکم  
من بعده ما لا یحصی ذکر و لا یؤذی شکر و  
کل ایلکه قریل و لمسه  
و مخن ایما غنیما اللہ و حکم تاریخ علینا بعثا  
ہوا هله ایش اشکر فیہ الا فیہ بیلکہ و لعمارہ قولا  
یمیغد ای اللہ فیہ السرّا و ستر فیہ کار فیہ صدّا  
لیس دق اللہ فیہ علی ای مسیبہ نیس ای مسیبہ  
ریشنا قولا زید فیلا زید و ای مسیبہ نیس ای مسیبہ  
و ای مسیب ای اشتہ ای مسیب و مسکنہ عیسیٰ تھد

ہم ذیل میں امام مسوم، نواسہ رسول، فرنہنہ علی و یوں مردار جو اتنے  
حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام کے بعض خطبیات، مورث مجتبی پیش کرنے کی  
سعادت حاصل کر رہے ہیں۔

کتاب الکفایہ۔ کتاب التوحید و شیخ صدوق۔ فاسخ التواریخ۔

بخار الانوار، علامہ مجلسی علیہ الرحمہ۔ تحف العقول۔ گہرہ رسائل العرب۔

درر الاخبار۔ اعيان الشیعہ (من میں عالی)۔ جمیع الحجۃ کشف الغمۃ

ارشاد الطوب۔ ملک الشرائع۔ مناقب آل ابی طالب (ابن شہر اشوب)۔

مردج الاربب ( سعودی)۔ رجال (کشی)۔ کتاب سلیم بن قمیں ہلائی۔

محمد درام۔ نور الاصداق۔ تاریخ دمشق (ابن عاصی)۔ کتاب الاشاعتیہ

تاریخ الیعقوبی۔ المحسن و اللسانی (الجاحظ)۔ مکالم الاخلاق (حسن

بن فضل طبری)۔ کتاب البدایۃ النہایۃ معانی الاحکام۔ ہنلیت لارب فی فتوح الادب۔

مسایع الانوار فی حل خلکات الاحکام میں لا یحضر و الفقیہ۔ کتاب ایسل

الارث (شیخ مفید)۔ جلاء العیون۔ ابن اشیر۔ ابن کثیر۔ طبری۔

اور عالم اسلام کی دیگر جنوب معتبر اور مشہور تباہوں میں حضرت امام حسن مجتبی

کے سیکڑوں خطبے موجود ہیں جن میں سے ہر خطبہ فضاحت و بلا خات کا شاہکار۔

ان سیکڑوں خطبیات میں سے چند خطبے میں کا تعلق اپنے کے نامہ

زمانہ خلافت، معاهدہ صلح، اور صلح کے بعد ہیں آئے والے واقعات سے ہے

ان میں چند خطبے لیے ہیں جنہوں نے اپنے پدر بزرگوار امیر المؤمنین

حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی چیلٹ طبیہ میں دیکھے ہیں۔

البته زیادہ تر خطبے معاهدہ صلح، اور اس کے ماقبل و مابعد کے عالات

یقی ہے، خداوندِ عالم اُس کی خامیوں کو دوہر کر دیتا ہے۔ اُسے عزت و کرامت سے نوار تاپے اور سیدھے راستے کی طرف مسلسل اُس کی رہنمائی کرتا ہے۔

## اُن کا فیصلہ خواہ شاہ فسائی کھڑا تو ہے

جنگ صفين کے موقع پر تجھ کیم بے نتیجہ ثابت ہوئی، تو لوگوں نے پیروگواریاں شروع کر دیں، اس موقع پر حضرت علیؑ نے اپنے فرزندِ احمد امام حنفی سے فرمایا کہ خطبہ دیں اور حقیقت حال جس پر جہالت کی دھوپیں ڈال جاؤ سے چھپانے کی تھوڑیش کی جاری ہی ہے اس کو داشکاف کریں۔ پہنچنے پر جناب امیرِ نہادام حنفی سے فرمایا، بیٹھو! احمد بن علیؑ کیس اور عمر و بن حاص کے ہاتھ میں لوگوں کو بتاؤ، حضرت امام حنفی میز پر شریف لائے اور دحمد و شتا نے پیروگوار کے بعد ارشاد فرمایا۔

أَيُّهَا النَّاسُ  
قَدْ أَغْرَمْتُمْ فِي هَذِينَ الرَّجُلِيْنِ  
وَأَنَّهَا أَبْعَثَتُكُمْ بِالْكِتَابِ  
عَلَى الْمُوْطَى

فَاحْشَدُوا فِي قَاتِلٍ عَدُوِّكُمْ وَجُنُوِّهِ وَلَا تَخَافُوا سَا  
فَإِنَّ الْمُخْذَلَاتَ يَقْطَعُ نِيَاطَ الْقُلُوبَ وَلِنَالْإِقْدَامِ عَلَى  
الْأَسْنَةِ نَخْرَةٌ وَعَصْمَةٌ لَانَّهُ لَمْ يَمْتَعْ قَوْمٌ قَطَ الْأَرْضَ  
اللَّهُ عَنْهُمُ الْعَلَةُ وَكَفَاهُمْ حِوَايَجُ الْذَلَّةِ وَهَدَاهُمْ  
الْمُعَالَمُ لِلَّهِ

وَالصَّلَحُ تَأْفَدُ مِنْهُ مَا رَضِيَّ بِهِ وَالْخَرَبُ يَكْفِيَكُمْ مِنَ الْفَاسِدِ لِجُرْجُ

پیار کھوکھ خداوندِ عالم کا تم لوگوں پر استادِ اسخن ہے اور اس نے تھی اتنی نعمتیں نازل فرمائیں ہیں جن کو نہ زبان سے شہد کیا جا سکتا ہے نہ ان کا شکر ادا کرنا ممکن ہے اور نہ کسی تھفتار یا توصیف سے ان کو حدید بیان میں لایا جاسکتا۔ اور یہم جو (اس قوم جنگا کارے) ناراضی ہیں تو یہ ناراضگی بھی هر خوشنووی سے پیروگوار اور ہماری بھلائی کے لئے ہے جو خونکر خداوندِ عالم کے ہم پر بے حد احسانات ہیں اور وہ اس بات کا حتم ہے کہ اسکے فضل نکریم اور جدوجہد احسان کا شکر اس طرح ادا کیا جاسکے کہ ہماری زبان سے جو کبھی بات نہ کیکا اس میں خوشنووی پیروگوار ہو اور معرفت کی ایسی تھیجائی ہو کہ خداوندِ عالم ہے تو کی تصدیق کے اور اس پر نقلِ کرم سے اور زیادہ نوازے۔

پیار کھو جب کسی کوئی کمی ہات پر اتفاق کرے گی تو اس میں قوت اور پامیڈاری ہو گی، لہذا تم لوگ دشمن سے مقابلہ کئے مختصر ہو جاؤ اور دستی و ہنریت نہ کر لے جو نکستستی اور راستہ نہیں تھے سیدل کی طاقت سے ختم ہو جائی ہے اور میغنوٹی کے ساتھ قدم رکھانے میں ہرگز بھی ہے، حقاً غصتی کیسی! اور جو قوم اپنے دشمن اسیں براہت داستعفالت سے کام

نہیں نے تین غلطیاں کیں۔

۱: یہ کہ ابو موسیٰ (عبداللہ بن قیس) نے عبد اللہ بن عمر کو نہانہ کرنا  
بنا کر خود عبد اللہ بن عمر کے والد کی رائے کی مخالفت کی جو اسے ناپس  
کر رہے تھے اور مشورے کے قابل نہیں سمجھتے تھے۔

۲: یہ کہ ابو موسیٰ نے ایک ایسے شخص کو نہانہ بنا یا جس کی ذاتی طور  
پر کوئی الہیت ہی نہیں اور اسے یہ بھی معلوم نہیں کہ کون سی بات قبول کرنی  
چاہیے، کون سی رد کرنی چاہیے۔

۳: ان جہاں بین والنصار کا اس پر الفاق نہیں ہوا تھا جو امارت کو استوار  
کرتے ہیں۔ اور جہاں تک قضاوت کا تعلق ہے تو حضرت رسول خدا سعد  
بن معاذ کو سی قرآنیہ کے سلسلے میں یعنی عطا فرمائچکر کرے۔



فَحَكَمَابِالْهَوَى عَلَى الْكِتَابِ، وَمَنْ كَانَ هَكَذَا لِمْ  
لِيْسْ حَكِيمًا، وَلَكِنْ هُوَ مُحَكَّمٌ عَلَيْهِ، وَقَدْ لَفَظَ  
عَبْدَاللَّهِ بْنَ قِيسَ اذْجَلُهَا بِالْعَبْدِاللَّهِ بْنِ عَمَرَ  
فَلَفَظَهُ فِي ثَلَاثَتِ نَصَالٍ، وَاحِدَةً أَنَّهُ خَالِفٌ (يَعْنِي  
إِبْرَاهِيمَ) أَبِيهِ (يَعْنِي عَمِّهِ) اذْلَمَ مِرْضَاهُ لِهَا، وَلَا  
جَعَلَهُ مِنْ أَهْلِ الشُّورَى، وَلَا تَخْرُقَ أَنَّهُ لَمْ يَسْتَأْمِرْ  
الرَّجُلُ فِي نَفْسِهِ، وَلَا عَلَى مَا مَعْنَدُهُ مِنْ دِرَجٍ أَوْ قَبْوِلٍ  
وَثَالِثَةً أَنَّهُ لَمْ يَعْتَجِلْ عَلَيْهِ الْمُهَاجِرُونَ وَالْأَنْصَارُ  
الَّذِيْكَ يَقْدِرُونَ بِالْإِمْلَةِ، وَعَلَمَهُمْ بِهَا عَلَى النَّاسِ  
وَأَمَّا الْحَكْمَةُ فَهُدَى حَكْمُ الْبَنِي مُلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَا يَهْتَمُ  
سَعْدُ بْنُ مَعَاذٍ فِي بَنْ قَرَبِيَّهُ، فَحَكَمَ بِمَا يَقْرَئُ اللَّهُ بِهِ  
وَلَا شَكَّ لِوَخَالَفَ لَمْ يَرِضَهُ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ۔

(دو گو۔)

تم نے ان دشمنوں کے بارے میں بہت چیزیں کہاں کی ہیں۔  
حقیقت یہ ہے کہ (بن لوگوں کو) حکیم کے موقع پر، معاملات کو سلیمانی  
کے لئے معین کیا گیا تھا، ان کو اس ہدید پیمان کے ساتھ بھیجا گیا تھا  
کہ یہ لوگ خواہشاتِ ننسانی کے مقابلہ میں قرآن کے مطابق فیصلہ  
کریں گے۔ لیکن ان لوگوں نے قرآن کے مقابلہ میں خواہشاتِ ننسانی  
کے مطابق فیصلہ کیا، اور ایسا فیصلہ برحق فیصلہ نہیں کیا جا سکتا بلکہ یہ  
تائید باطل ہے جو ناقابل قبول ہے۔  
عبداللہ بن قیس نے عبد اللہ بن عمر کو نہانہ بنداخت غلطی کی، بلکہ یہیں قبور پر

ہماری صفوں میں اختلاف ایجاد کرنے کے لئے بھیجا ہے۔  
و دیکھو تو، تمہاری اس (گمراہ کن) بات سے شامی تھس قدر خوش  
نظر آ رہے ہیں!

(لیکن اللہ تباری اس حرکت سے سخت خفیا ک ہے)  
اور عفریب تھیں واصل جہنم کرے گا۔  
(میری نگاہ بصیرت یہ بھی دیکھ رہی ہے کہ تم آج کل میں ہی  
قتل کر دینے چاہو گے)  
(اور مورخین کا بیان ہے کہ ایسا ہی ہوا۔ اور وہ شخص جو مومنین کی صفوں  
میں انتشار پیدا کرنا پاہتا تھا، کیفر کردار کو پہونچا)



## خبردار

منقول ہے کہ، منافقین میں سے کچھ لوگوں کو حضرت امیر المؤمنین  
علی بن ابی طالب علیہ السلام کی سختیاں گلائیں گذرتی تھیں، چنانچہ وہ لوگ  
حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ:  
”ہم آپ کی بیعت کرنا چاہتے ہیں!“  
تو حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام نے نہایت سختی سے ان لوگوں کا  
مطابق روکر تے ہوئے فرمایا کہ:  
”تم لوگ امام وقت کے خلاف بغاوت کر رہے ہو۔“

اس وقت، منافقین میں سے عبید الدین عمر نے بہت زیادہ  
اصرار کیا تو حضرت امام حسن نے نہایت بلند آواز سے اسٹوٹ کر کہا:  
کَلَّا وَاللَّهِ لَوْيَحْكُونَ ذَلِيلَ!

لَكَافِي الظُّرُرِ إِلَيْكَ مَقْتُولَدُ فِي لَوْمِكَ أُوْغَدَكَ.  
اما۔ اَنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ نَزَّلَنَ لَكَ وَخَدَ عَلَىٰ سَعْتِي أَفْرَجِكَ  
مُخْلَقَاً لِلْخَلْقِ، تَرْبِيَ سَنَاءَ أَهْلَ الشَّامِ مُوْقَنَكَ، وَسَيْمَرَكَ  
اللَّهُ أَوْسِطَخَافَ لِوَجْهِكَ قَتِيلَهَ.

قسم بخدا۔ ایسا ہرگز نہیں ہو سکتا۔  
اے شخص! تجھے نیکیا شیطان نے در غلایا ہے، اور فریب دے کر تجھے

اُس کی گواہی دے، اور اسی کے ساتھ میں یہ گواہی بھی دیتا ہوں کہ  
حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ کے بنے اور رسول ہیں  
جنہیں اُس نے حق کے ساتھ بھیجا اور امانت دار وحی بنایا۔  
قسم بندرا۔ میری یہ آرزو تھی ہمچک جب میں خدا کے فضل دکوم سے  
صُحُب کے وقت بیدار ہوں تو اپنے دل میں اُس کی مخلوقات کے ساتھ بے  
زیادہ اخلاص رکھتا ہوں۔

اور میں نے آج تک بھی اس طرح دن کا آغاز نہیں سمجھا کہ میرے  
دل میں بھی مسلمان کی طرف سے کوئی گھینہ ہو، یا میں کسی کے لئے  
بُرًا ارادہ رکھتا ہوں، یا اُسے نقصان پہنچانا چاہتا ہوں (بلکہ  
بھیشہ میرے دل میں تمام ہی نوع انسان کے لئے خیر فلاح  
اور ہمدردی و موسات کے جذبات ہی رہے، ان ہی جذبات کے  
ساتھ صبح بھی سمجھتا ہوں۔ اور شام بھی)۔  
یہ یاد رکھو کہ۔

اتفاق و اتحاد کے ساتھ رہنے کے لئے (بعض اوقات جو جنہیں)  
تکلیفیں (انہیں پڑتی ہیں) وہ اختلاف کی طلثیں حاصل ہوتے دلے  
(افرادی سکون و آرام) سے بہت بہتر ہیں۔  
اور اس بات کو فراموش نہ کرنا کہ:

تم اپنی بھلائی کے بارے میں یقنا سوچ سکتے ہو میں تمہارے لئے اس  
سے بہت زیادہ فلاح دیہو دکی فکر میں رہتا ہوں، لہذا (میری ہدایت پر  
چلتے رہنا، میری بات کی مخالفت نہ کرنا، اور نہ میری رائے کو نظر انداز  
کرنا، خدا اپنی مغفرت (درحمت) مجھ پر سایہ فلکن رکھے اور تم پر بھی۔

## فکر و نظر کی بیداری

اعیان الشیعہ کی روایت ہے کہ حضرت امام حسن عسکریؑ نے  
فکر و نظر کی بیداری کے لیے میں نہ سرمایا:

الحمد لله كلاماً حميدة حامدة، وأشهدُ أن لا إله إلا الله  
كلماً شهدَ لَه شاهد، وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُه رسولُه  
أرسله بالحق، وأمتنَه على الوعي صلوا الله عليه وآلُه  
وسلم، أما بعد: فوالله إنَّ لَارْهَانَ أَكُونْ قد أصبحت  
بِحَمْدِ اللَّهِ وَعِنْهُ، وَأَنَا أَنْصَحُ خَلْقَ اللَّهِ بِخَلْعَتِهِ، وَمَا  
أَصْبَحْتُ مُحْسِلًا عَلَى مُسْلِمٍ ضَغْنِيَّهُ، وَلَا مُرِيدًا لِلَّهِ سُورَهُ  
وَلَا عَامِلَةً الْأَوَانَ مَا تَكَرَّهُونَ فِي الْجَمَاعَةِ خَيْرٌ  
لَكُمْ مَا تَعْبُونَ فِي الْفَرْقَةِ، الْأَوَانِ فِي نَاظِرِكُمْ فِي رَا  
مِنْ نَظَرِكُمْ لِأَنْفُسِكُمْ، فَلَوْ تَخَالَفُوا مَعِي، وَلَا مُرْدُوا  
عَلَى رَأِيِّي، عَفْرَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَكُمْ، وَأَرْشَدَنِي وَإِيَّا كُمْهُمَا  
فِيهِ الْمُجْبَةُ وَالرَّضَا۔

تمام تعریفیں خدا کے لئے ہیں جب بھی کوئی حمد کرنے والا اس کی  
حمد و شکر کرے، اور میں گواہی دیتا ہوں کہ خدا نے وحدۃ لاشکریہ  
کے علاوہ کوئی معیوب و نہیں ہے (چاہے) جب بھی کوئی گواہی دینے والا

مَعَاوِيَةَ فَلَوْ تَقَاتِلَنَّهُ حَتَّىٰ يُقَاتِلَنَّهُ وَإِنْ فَعَلْ فَقَاتَلَهُ  
فَإِنْ أَمْبَثَ فَقِيسَ عَلَى النَّاسِ وَإِنْ أَصَبَ قِيسَ  
فَسَعِيدَ بْنَ قِيسَ عَلَى النَّاسِ.

(ابے برادر عزیز (ابن عُمَر) -

میں بتائے ہے اہل عرب کے شہسواروں اور مصر کے قاریوں پر مشتمل ۱۲ ہزار کی فوج بیچ رہا ہوں... ان کو اپنے ہمراہ لے کر جاؤ، ان کے ساتھ نرمی سے پیش آئو، خندہ پیشانی سے بات کرنا، تواضع و انکسار کے ساتھ سلوک کرنا اور جس طرح انسان نشست و برخواست کے موقع پر اپنے دوستوں سے قربت رکھتا ہے تم بھی، نشست و برخواست کے موقع پر ان سے نہایت قربت رکھنا۔ سچر فرات کے کنارے کنارے چلتے رہنا، یہاں تک کہ بہ فرات کا راستہ طے کر کے آگے پہنچ جاؤ۔ تو حسی منزل پر قیام کرنا تاکہ نہ کسی تھکن دوہو جائے اور سچر والی سے روانہ ہونے کے بعد اس وقت تک چلتے رہنا، جب تک کہ معاویہ تک نہ پہنچ پہنچ جاؤ۔ سچر جہاں کے راشکر کے) پاس پہنچ پہنچ جاؤ تو بس وہی ٹھہر جانا اور نیرے پہنچنے تک دشمن کو وہاں سے ہٹنے نہ دیتا، اور میں انشد اللہ سبب جلد پہنچوں گا۔ دیکھو، اپنی روزانہ رُو دیجئے بھیتے وہاں تمام ضروری اور کے سلسلے میں قیس بن سعید۔ اور سعید بن قیس سے مشورہ کرتے رہنا۔ (خبردار) جب معاویہ سے ملاقات ہو تو تم اپنی طرف سے لڑائی مستशروع کرنا، ہاں اگر وہ خود ہی جنگ پچھڑوے تو تم لوگ مقابلہ کرنا۔ اس مقابلہ میں اگر قضاہ و قدر الہی کے تحت تم اپنی جان جہاں ۳ فرسیں کے سپرد کر دو، تو تمہارے بعد قیس بن سعید امیر شکر

اور ایسے مورکی طرف ہم سب کی رہنمائی فرمائے جس میں اس کی محبت بھی ہو اور خوشنودی بھی۔



## دشمن سے مقابلہ کے سلسلہ میں ۱۱۶ ایات

كتاب الاصبهاني کی روایت ہے کہ جب امیر شام کی طرف سے بلاہ اسلامی پر یلغار ہوئی، تو حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام نے جناب ابن عباس کے چھوٹے بھائی عبید الدین عباس کو یادہ ہزار کے شکر پر سردار بن کر مقابلے کے لئے بھیجا۔ اور اس موقع پر ان کو توصیت کرتے ہوئے فرمایا کہ:

يَا ابْنَ عَمْ: إِنِّي بَاعْثُ مَعَكَ اثْنَيْ عَشْرَ الْفَاقِهِتِ  
فِرْسَانَ الْعَرَبِ وَ قَرَاءَ مَصْرِ... تَسْرِيْهِمْ وَ أَنْجَبَنِيْكَ  
الْبَسْطَ وَ جَهَنَّمَ، وَ افْرَشَ لَهُمْ جَنَاحَلَّتْ، وَ ادْفَنَهُمْ مِنْ  
بِجَلِيلِكَ، وَ سَرِّبَهُمْ عَلَى شَطَّ الْفَرَاتِ، حَتَّىٰ تَقْطَعْ بِهِمُ الْقَوَافِ  
شَمْ تَصِيرَ مَسْكَنَ، ثُمَّ امْضِ حَتَّىٰ تَسْتَقِبَ مَعَاوِيَةَ، فَإِنَّ  
إِنْتَ لِقَيْيَهُ فَاجْسِهَ حَتَّىٰ نَاتِيَكَ، فَإِنِّي فِي اثْرِكَ وَ شِيشِكَا  
وَ لِيَكَ، خَبَرَكَ عَنْدِي كُلِّ يَوْمٍ، دَشَارِ بِلَدَنِ  
يَعْنِي قِيسَ بْنَ سَعِيدٍ وَ سَعِيدَ بْنَ قِيسَ - قَادِ الْقِيَّـتِ

زاحدر كِيم الاصغار لِهَنَاف الشَّيْطَانِ، افْتَهَكُمْ عَدُو  
مَبْيَنٍ، فَتَكُونُونَ كَاوِلِيَّةَ الَّذِينَ قَالَ لَهُمْ  
لَا عَالَبْتُ لَكُمُ الْيَوْمَ فَمِنَ النَّاسِ ذَانِي جَاهَ  
لَكُمْ، فَلَمَّا تَرَأَتِ الْفَتَنَ تَكَبَّسَ عَلَى عَقْبَيَّةٍ وَقَالَ:  
إِنِّي بَرِي مِنْكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ، فَتَلَقَّرَتِ إِلَى  
الرِّمَاحِ أَزْرَا، وَلِلْسَّيْفِ جَزْرَاً، وَلِلْعِدْ حَطْمَاً، وَلِلسَّهَامِ  
غَرْضَا، ثُمَّ "لَا يَنْفَعُ لِنَفْسٍ أَيْمَانُهَا (مَا) لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ  
مِنْ قَبْلِ" او كَسِيتْ فِي أَيْمَانِهَا غَيْرَا

پینہبرنے جو دگران قدر چیزیں آمت کے درمیان پھوڑی تھیں ان میں سے ایک ہم ہیں (اور درسر اقران ہے)۔ ہم اللہ کا وہ گروہ ہیں جو خالب رہے گا، اور رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی وہ عترت ہیں جو آنحضرت سے سب سے زیادہ قریب ہے، ہم طیب و طاہر (صحابہ رضی اللہ عنہم) اور طہارت (ابی دیہیت رسول) ہیں، ہم آن دگران قدر چیزوں میں سے ایک ہیں جنہیں حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی آمت کے درمیان پھوڑا ہے، اور ہم اس قرآن کے ہرس و ساتھی ہیں جس میں ہر شے کو تفصیل موجود ہے اور جس میں کہیں سے باطل کا گذرنہ سر ہے، نہ سامنے سے نہ لیشت ہے ।

قرآن کی تفسیر و تشریع کے لئے ایسے ہمارے ہی (فرمان) پر اعتماد کیا جاسکتا ہے (کیونکہ ہمارے علاوہ کسی کو پہنچیرے نے قرآن کا ہمسرو ساتھی نہیں قرار دیا)۔ اور قرآن کے مطالب کے بارے میں ہم طن و تھین کی راہ پر نہیں چلتے، بلکہ ہم اس کے حقائق (ورثوں) کا کامل یقین ہے۔

تمام مسلمانوں پر واجب قرار دیتے ہوئے ارشاد فرمایا ہے کہ :  
 ۷۱۷ لَا أَمْسِلُكُمْ عَلَيْهِ أَعْبَرًا إِلَّا وَالْمُؤْدَةُ فِي الْقُرْبَىٰ وَمَنْ يَعْرِفُ  
 حَسَنَةً فَشَرِّفْ لَهُ فِيهَا ۝

۱۱۔ یہ فیر ہب پہنچ کے میں تم سے اپنی رسالت کا کوئی اجر  
نہیں مانگتا۔ سو اس کے کہ تم میرے قرابین اڑوں سے محبت کھو۔  
اور جو شخص نیکی کو اپنائے گا، ہم اس کے حنات میں اضافہ کر دیں گے  
اور نیکی کو اپنائے کا مطلب یہ ہے کہ ہم ہاں بیتے سے الگ و محبت  
رکھنا۔ اور جو شخص ہم سے محبت کرے گا، خداوند عالم اس کے حنات میں  
افدا فرمائے گا۔

صاحب ناسخ التواریخ خیر عرب مسلم تھے ایں کاس خلیل کے بعد جب آپ نبیر سے آئے تو تمام حاضرین نے آپ کا بیعت فرمائی۔ چنانچہ جب بیعت کا کام تکلیم ہوا تو آئی دو بلند سنبھار جملہ افروز ہے مکمل اور کام کے بعد مبارکہ شاد فرمایا۔

نَحْنُ أَحَدُ الْمُقْلِبَيْن

نَحْنُ حُزْبُ اللَّهِ الْعَالَمُونَ وَعِتَدَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أُمَّةٍ وَتَالَى كِتَابَ اللَّهِ (الَّذِي) فِيهِ تَفْصِيلُ كُلِّ شَيْءٍ» لِذِيَايَتِهِ الْبَاطِلِ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ، فَالسَّعْوُ عَلَيْنَا فِي تَقْسِيمٍ وَلَا سَقْفٍ تَاوِيلَةً، مِنْ شَيْئِنْ مَقَالَتِهِ فَاطْبِعْوْهُنَا فَإِطْعَامَتَهُنَّهُ أَذْكَارَتْ بِطَاعَةِ اللَّهِ وَالرَّسُولِ وَلَوْرَدَوْ إِلَى الرَّسُولِ وَأَوْلَى الْأَعْمَرِ مِنْهُمْ تَعْلِمَهُ النَّذِيرُ يَسْتَبْطُرُونَهُ مِنْهُمْ».

لوگوں میں سے آج کوئی بھی تم پر غالب نہیں آتے گا، اور یہ  
کو وہ تمہارا حاصل ہوں۔ پھر رب دلوں جماعتیں منوار ہوئیں تو وہ تجھے  
بٹ گیا اور اس نے کہا کہ میں تم سے بُری ہوں (کیونکہ) میں وہ (جیزی)  
ویکھ رہا ہوں جو تم نہیں دیکھتے۔ (الفاتح، ۲۸)

تو اگر تم لوگوں نے بھی شیطان کی چیخ دیکھا میں آنکھ فتنه و فساد  
میں حصہ لیا تو عالم یہ ہو جائے گا کہ (نیزے تمہیں زخمی کر رہے ہوں،  
تلواریں مکرے مکرے کھڑے کھڑے ہوں گی) تیر نشانہ بن رہے ہوں گے، مہلک  
اسکے تمہیں تباہ کر رہے ہوں گے اور سچھر (اس وقت مذامت اور پیشانی  
کام نہ آتے گی، کیونکہ خداوند عالم کا ارثا دے رہے کہ):

لَوْ يَنْفَعَ لَقْسًا إِيمَانَهَا لَمْ ثَلُنْ آهَنَتْ مِنْ قَبْلِ أُكْسِبَتْ فِي  
إِيمَانِهَا خَيْرًا۔

(کسی ایسے شخص کا ایمان اس کے کام نہ آتے گا جو پہلے سے ایمان  
نہ لایا ہو، یا اس نے اپنے ایمان میں کھوئی نیک عملیں کیا ہو)  
(سورة انعام: ۱۵۸)

(اہنذا تم بھی ہو شیار رہو، اور سمجھائے اس کے کہ بعد میں اپنی خلیلیوں  
اور کوشاہیوں پر مذامت کرو، ابھی سے میری نصیحت پر عمل کرنے کا شکریش  
کرو تو دنیا میں بھی رستگار رہو گے اور آخرت میں بھی کامیابی حاصل کرو گے)



لہذا ہماری اطاعت کرو، کیونکہ ہماری اطاعت (خدا در رسول) کی وجہ سے  
تم پر فرض ہے۔ چنانچہ قرآن مجید میں ارشاد و قدرت ہے کہ:  
أَطْبَعُوا اللَّهَ وَأَطْبَعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ هُنَّ الْمُنْكَرُ (خدا کی اطاعت  
کرو، رسول کی اطاعت کرو) اور اولی الامر کی اطاعت کرو (اس طرح)  
اولی الامر کی اطاعت کو خدا در رسول کی اطاعت کے ساتھ ساتھ قرار  
دیا گیا ہے۔ اور باہمی تنازعات و مسائل میں رجوع کرنے کا حکم دیا گیا ہے  
چنانچہ ارشاد و قدرت ہے کہ

فَإِنْ شَاءُوا عَمِّمُ فِي شَيْءٍ فَرَدُواهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ وَلَوْلَا دُوَّةُ  
إِلَى الرَّسُولِ وَاللَّهِ أَوْلَى الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعِلَّمَهُ اللَّهُ عَزَّ ذِلْكَ بِمِنْهُمْ  
كَمْ أَكْرَمَ بَاتِ مِنْهُمْ بِمَحَارَبَهُ دَرِيَانَ شَانَ عَزَّ ذِلْكَ بِمِنْهُمْ  
خدا در رسول کی بارگاہ میں پیش کرو، اور اگر یہ لوگ رسول اور اولی الامر  
کی خدمت میں اپنے سائل کو پیش کر دیا کریں تو استنباط کرنے والے  
حضرات کو وہ بات معلوم ہو جائے گی)

اور اسے لوگو۔ میں ہمیں نصیحت کرتا ہوں کہ خبر و اشیطان کے  
شور و غوغاء پر توجہ نہ دینا کیونکہ وہ تمہارا کھلکھلہ ہوادش نہ ہے۔ ورنہ اگر  
تم نے شیطان کی بات پر توجہ دی تو تمہارا شمار بھی اسی کے دوستوں  
میں ہو گا، اور جیسا کہ قرآن مجید میں پروردگار عالم نے خبر دی ہے کہ:  
شیطان نے اپنے مطیع و فرمادیوار لوگوں سے کہا تھا کہ:

لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَلَئِنْ جَاءَكُمْ مُّلْمَأَتٌ  
بِالْقَسَابِ نَكْصَرُ عَلَى عِقْبَتِهِ وَقَالَ إِنِّي بُرْئٌ مُّنْكَرٌ اقْ  
أَنْتَى هَالًا شَرُونَ۔

فَإِنْ يَقِنْتُ اللَّهُ شَيْئاً، وَسِيَعْزِزِيَ اللَّهُ الشَّاكِرِينَ،  
فَلَقَدْ مَاتَ وَاللَّهُ جَدِّيَ سَوْالَ اللَّهِ سَلُو اللَّهِ عَلَيْهِ وَكُلُّ  
وَقْتٍ أَبِي عَلَيْهِ السَّلَامُ وَصَاحِ الْوَسْوَاسُ الْمُخْنَاسُ فِي  
قُلُوبِ النَّاسِ، وَنَعَّقَ قَاعِنَ الْفَتْنَةِ، وَخَالَفُتُمُ الْسُّنْنَةَ  
فِي الْمَاهِنَ فَتْنَةَ صَمَارِعِيَّةٍ لَا يُسْمَعُ لِدَاعِيَّهَا، وَكَلَّا  
‘يَعْبَابُ’ مَنَادِيَّهَا، وَكَلَّا يَخَالَفُ’ وَالْيَهَا، ظَهَرَتْ كَلْمَةُ  
النُّفَاقِ وَسِيرَتْ رَأِيَاتِ اهْلِ الشَّقَاقِ، وَتَكَالَّبَتْ  
جَيُوشُ ‘اهْلِ الْمَرَاقِ’، مِنَ الشَّامِ وَالْعَرَاقِ، هَلَمْتُمَا  
رَحْمَكُمُ اللَّهُ، إِلَى الْإِفْتَاحِ، وَالنُّورِ الْوَضْاحِ، وَالْعِلْمِ  
الْجَنْجَاحِ وَالنُّثُورِ الَّذِي لَا يُطْفَى، وَالْحَقُّ الَّذِي لَا يُخْفَى.  
إِيمَانُ النَّاسِ تَيْقَنُوا مِنْ رُقْدَهُ الْغَلَلَةِ، وَمَرَّتْ  
تَكَافِفُ الظُّلْمَةِ، فَوَالَّذِي فَلَقَ الْحَبَّةَ، وَمِنْ الْنَّسْمَةِ  
وَتَرَقَى يَا لِعْنَمَةِ، لَأَنْ قَامَ إِلَيْهِ مَنْكُمْ عَصِيَّةُ الْقُلُوبِ  
ضَفَافِيَّةُ، وَنِيَاتُ مُخْلَصَيَّةُ، لَا يَكُونُ فِيهَا شُوبُ نَفَاقٍ  
وَلَا نِيَةُ افْتَرَاقٍ، لَا يَجَاهَدُنَّ بِالْمِيقَدَمَلُو لَا يُضِيقُ  
مِنَ السَّيُوفِ جَوَانِيَّهَا، وَمَنْ اتَّرَمَاجَ اطْرَافَهَا لِنَ  
الْخَيْلِ سَنَابِيَّهَا، فَتَكَلَّمُوا رَحْمَكُمُ اللَّهُ، فَكَانَ الْجَمْرَا  
بِلْجَامِ الْمَهْمَتِ.

» لوگو۔ غور کرو گھر سنسان ہو رہے ہیں، ماضی کے نووش مٹ  
رہے ہیں، مہرو شیکسیانی ختم ہوئی جا رہی ہے۔ اور اب نائے دنیا دین و  
شریعت کے راستے سے ہٹتے جا رہے ہیں لیکن ان لوگوں کو یاد رکھتے

## امام کا خطاب اور بیعت کرنے والی خاموشی

(دریافتی تاریخ کا بیان ہے کہ: امیر المؤمنین حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کی شہادت کے بعد  
لوگوں نے حضرت امام بن محیی الدین علیہ السلام کے دست مبارک پر بیعت  
کرتے ہوئے یہ عبید و پیمان کیا تھا حبیب، دشمن سے جنگ کے لئے امام  
انہیں آوازیں سے لوہہ لبیک کہیں گے۔

چنانچہ حب امیر شام کی ریشہ دو ایساں بڑے گئیں تو امام نے لوگوں کے  
خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

مُعْشَرُ النَّاسِ: عَفْتُ الدِّيَارَ، وَمُحِبَّتِ الْأَثَارَ، وَقُلِ الْأَصْبَاطُ  
فَلَوْ قَرَأَ عَلَى هَمْزَاتِ الشَّيَاطِينِ وَحُكْمِ الْمَخَائِنِ  
السَّاعَةُ وَاللَّهُ صَحْتَ الْبَرَاهِينَ، وَفَصَلَّتِ الْقَيَّاْتِ  
وَبَاتَتِ الْمَشَكَّلَاتُ، وَلَقَدْ كَانَتْ وَقَعَّ تَعَامِلُهُذَا الْآيَةُ  
تَأْوِيلِيَّا، قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: وَمَا هَمْدَ إِلَّا رَسُولٌ  
قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُولُ أَفِيَاتُ مَاتَ أَوْ قُتِلَ  
الْقَلْبُتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ، وَمَنْ يَنْقُلِبْ عَلَى عَقْبِيهِ

دعوت دینے والے کی نہ تو آواز سُنائی دے رہی ہے، نہ کسی ملادی کی نہ اپریل بیک کبھی جاہی ہے اور نہ اُس کے سرخنڈ کی کوئی مخالفت کی جاہری ہے۔

بُس ایسا لگتا ہے کہ اپاں کنکا (نفاق) کی بات نے سرا بھارا، اور نافرمانیوں کے پر پس ہر اُن نکے، پھر شام و عراق کے سرکش دستے ایک دوسرے سے بُر سرپیکار ہو گئے۔

(اے لوگو!) اللہ تم پر رحم فرمائے اُس سُو شمہرِ ہدایت کی طرف رُخ کرو، جو جگنکا تے ہوئے تو اور ہم راستے ہوئے پر چمِ علم و معرفت کی جیشیت لکھتا ہے، یہ ایسی نیشنی ہے جو کبھی ختم نہیں ہو گی اور ایسا حق ہے جو مخفی نہیں رہ سکتا۔

اے لوگو! خواہ غفلت کے بیلہ ہو جاؤ، اور گھٹاٹوپ انہیں سے نہ کھل کر رُونی کی طرف رُخ کرو۔ قسم ہے اس ذات کو دگار کی، جس نے دلنے کو روئیدہ کیا، کائنات کو پیدا کیا اور جو عظمت و جلالت کا مالک ہے، اگر تم میں سے صرف ایک ایسا گروہ جو نفاق سے بیاں ہو اور ساتھ چھوڑ جانے کا ارادہ نہ رکھتا ہو، صاف دل اور خلوصِ نیت کے رواہ خدا میں جہاد کرنے کے لئے) میرے تمہارا اکھ کھڑا ہو تو میں ثبات قدم کے ساتھ بھر لو رہا کرنا، شہیرِ ذہنی کے ذریعہ (دشمنوں پر) عرصہ حیات تنگ کرنے نیز ویاڑ سے اطراف و جوانب کو پر کر دینے اور گھوڑوں کی ٹاپوں سے (میلن کارزا کو رومند کرنے پر) تیار ہوں۔

بُولو! (کون میدان جہاد میں میرا ساتھ دینے پر تیار ہے؟) خدا مُنگ پر حُسم کرے۔

چاہیے کہ، شیطان کے ہتھکنڈے اور خیانت کا جکڑاں کے فیصلہ ہمیشہ باقی نہیں رہ سکتے۔

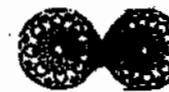
قسم بُندا! اب تمام دلائل و بُرا ہین کی حقیقت آشکار ہو چکی ہے۔ آیاتِ الہی نہیاں ہیں اور یہ چیز گھیاں جی کھل کر سانے آگئی ہیں اور ہم تو اس فرمانِ خداوندی کی کامل جلوہ گری کا انتظار ہی کر رہے تھے۔ جس میں (موجودہ زمانے کے حالات کی ترجیحاتی کی) گئی ہے اور غلافِ علم نے ارشاد فرمایا ہے کہ:

وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَقَ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُولُ، إِنَّمَا تُؤْتَىٰ لِلْقَلْبِ مَمْلُوْكٌ عَلَىٰ أَعْتَادِكُمْ، وَمَنْ يَعْلَمْ بِغَيْرِهِ فَلَا يُنْصَرَ، لِيَصُرَّ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيْجِزُ إِلَى اللَّهِ الشَّاكِرُونَ

(اُور محمد تو صرف اللہ کے رسول ہیں جن سے قبل بھی بہت رسول گزر چکے ہیں، تو کیا اگر ان کی موت واقع ہو جائے یا اُنکو قتل کر دیتے جائیں تو تم لوگ پھیلے پھیلے پیروں (بے دینی کی طرف پلٹ جاؤ گے؟ اور جو شخص بھی اُبے دینی کی طرف پلٹ کر جائے گا اُسے یاد رکھنا چاہیے کہ) وہ دن کا کچھ نہیں بگھاڑ سکتا، خلاش کر گذارندوں کو عقریب ہجڑا دے گا)

(اب صوفیت حال یہ ہے کہ) میرے یہ ہرگز گوار حضرت بیغیلہ امام دینیات سے خصت ہو چکے ہیں، اور میرے والدِ ماجد (حضرت علی، علیہ السلام) مُتل کے جا چکے ہیں اور شیطان ملعون (انیٰ ملادت کے مطابق) تو گوں کے دلوں میں دسوے پیدا کر رہا ہے، فتنہ کی آواز بلند ہو رہی ہے، اور تم لوگ سنت رسول کی مخالفت کر رہے ہو۔ افسوس۔ کیسا اندھا اور سہرا فتنہ ہے کہ (بِظَاهِرِ الْمُكَبِّرِ) کی طرف

لوگو۔ تمہیں سیاہ ہو گیا ہے؛  
 یاد رکھو بمحیے قتل کرنے کے لئے معاف ہو جائیے چوڑے وعدے تم  
 سکھ رہا ہے وہ ہرگز پوئے نہ کرے گا اذراً میں اس کے ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر  
 دستی کروں تو میں دھی نہیں میرے چد (حضرت محمد مصطفیٰ اصلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم) کی شریعت کے تقاضوں کو پورا نہیں کرنے دے گا۔ اور اگر کوئی  
 (اس صورت میں بھی) میں ذاتی طور پر خداوند عالم کی عبادت بجا لاسکوں گا  
 (لیکن مومنین کو صراطِ مستقیم پر چلانے کی قدرت باقی نہ رہے گی) اور  
 میری لگاہ بصیرت (ستقبل کی اس کیفیت کو) دیکھ رہی ہے کہ تمہارے  
 بیٹے ہی نامیتہ کے لذکوں کے دروازوں پر کھڑے ہوئے کہاں اور پانی  
 کی بھیک مانگ رہے ہیں میکن وہ (اپنے ٹرورو طاقت کھنثے میں)  
 تمہارے بیٹوں کو نہ کھانے کی بھیک) دینے پر تیار ہیں نہ پانی۔  
 اور نہایت زرخ و الم اور تم دامد وہ کی بات یہ ہے کہ اس پر جسی و  
 بے غیرتی کے اسباب تم لوگ خودی فراہم کر رہے ہو رکد دین کا راست چھوڑ کر  
 اموی دستِ خوان کی جھوٹی بڑیوں کی طرف لپک رہے ہو  
 اور سلم کرنے والوں کو عنقریب معلوم ہو جائے گا کہ ان کا کیا اغیام  
 ہونے والا ہے۔



ناوی کہتا ہے کہ :

”اس وقت سب لوگ اس طرح خاکوش تھے جیسے ان کی زبانوں  
 پھیل پڑے ہوتے ہوں اور ان کے رہ سی دیتے گئے ہوں بھی  
 بھی امام علیہ السلام کی آواز پر لیکن نہ کہی نہ جہاد کے لئے بھی نہ آمدگی  
 ظاہر کی — امام علیہ السلام مختاری دیتک لوگوں کے جواب کا انتظار  
 کرتے رہے، سہی مختصر خطاب فرمایا)

### عیرت دار ہنو، انجام پر غور کرو

(صورت حال یہ بھی تھی کہ عادیں نے لوگوں کو خریدنے کے خلاف کے  
 مسہ کھول دیتے تھے لوگوں کو ٹوٹی سے ٹرپی پیشیش کی جاہی تھی اسلام سے  
 مخف ف کرنے کے لئے لوگوں وغیرہ اپارا جاہی اتحاد کے نتیجے میں بہت سے لوگوں کے  
 قدم ڈگنگا گئے اور حکمرث کے ہہاں گئے جب امام علیہ السلام نے یہ  
 صورت حال دیکھ کر لوگ بڑے بڑے وعدوں کی نہیں زخمیں بندھوئے  
 شام کی طرف چلے جا رہے ہیں تو اپنے خلیلہ والیوں کو خیرت والے ہر ساناد فریاد  
 دیلکم؛ وَاللَّهُ أَنْتَ مَعَلُوْيَةً لَا يَلْفَى لَا حِدَّةً هُنْكُمْ بِمَا أَضَمْنَهُ  
 فِي قَتْلِيٍّ وَإِنِّي أَظُنَّ أَنَّ وَضْعَتْ يَدِي فِي يَدِ الْأَسَالِمَةِ  
 لَمْ يَتَرَكَنِي أَدِينَ لِدِينِ جَدِّيِّ وَإِنِّي أَقْدَرُ أَنَّ أَعِدَّ اللَّهُ  
 عَزَّ وَجَلَ وَحْدَتِي وَتَكْنِي كافی انتظارِ ابْنَائِكُمْ وَاقْفَنِي  
 عَلَى أَلْيَابِ ابْنَائِكُمْ، يَسْقُوْنَهُمْ يَسْتَطِعُهُمْ، يَهَا  
 بَعْدَ اللَّهَ لَهُمْ، فَلَوْلَيْسُوْنَ وَلَا يَطْعُمُوْنَ، فَبَعْدَهُ  
 وَسَعْيَ الْمَاكِبِّتَهُ اِيْدِيْهُمْ، فَيَعْلَمُ الْذِيْنَ ظَلَمُواْ اُمَّى  
 مُنْقَلِّبٍ يَمْقَلِّبُوْنَ!

اے بندگان خدا!

یاد رکھو کہتا میوں سے جنگ کرنے سے مجھے نہ تو تھاری پسپائی  
روک سکتی ہے نہ تعداد کی لیکن صورت حال یہ ہے کہ پہلے جب  
ہم لگ کر ان شامیوں سے جنگ کرنے کے تو یا ہی اتحاد واتفاق اور صبر و  
استقامت صیغی عظیم انسانی خوبیاں ہیں سہارہ دیتی تھیں، لیکن اب صورت حال  
یہ ہے کہ تھاری صفوں میں اتحاد واتفاق کی جگہ اختلاف و افتراق اور صبر و  
استقامت کے بدلتے تردد و بھراہٹ لاحق ہے۔

کل (حضرت علیؑ کے زمانہ میں) جب تم لوگ جنگ صفين کے لئے روشن  
ہوئے کئے تو ہمیا تھاری نگاہوں میں یہی تھی اور دین کی خلمت پیش نظر تھی  
لیکن آج یہ حال ہے کہ دین کو تم نے پس پشت وال رکھا ہے اور دنیا کی  
نگریں غلطال ہو۔

کل ہمارے دل میں تھاری کا اور تھارے دل میں ہماری محنت تھی  
لیکن آج یہ صورت حال ہے کہ (تھاری افت ہمارے دل میں تراویٰ  
طرح بلقہ ہے لیکن) تھارے دل سے ہماری محنت ختم ہو گئی ہے مدد و  
لکھ رکھی ہے۔

دو قسم کے مقتولین اب تھاں پیش نظریں (۱) جنگ صفين کے مقتولین  
جن پر تم روئے ہو اور (۲) جنگ نہروان کے مقتولین جن کا انتقام لیتا  
چاہتے ہو، حالانکہ جو رہا ہے وہ درحقیقت پسپائی اختیار کر چکا ہے، اور  
جو انتقام کا مطالیبہ کر رہا ہے اس کے دل میں عداوت کی بھرک رہی ہے۔  
ایک طرف تھاری یہ حالت ہے اور دوسری طرف) حاکم شام کی سرکشی  
روز بروز ڈھنپتی جا رہی ہے، اور اب اس نے حکومت پر قبضہ جانے کیلئے

تم دین کو ٹھکر کر دیا کو اپنالے ہے ہو۔؟

صاحب ناسخ القول رخ کہتے ہیں کہ: جب امام علیہ السلام نے ملائکہ نبی موسیؑ کا فرج کے نہیں کیا تھا اس پر اکثریہ مردم اپنے شکر چھپ کر معاویہ کے پاس  
جلب ہے میں اور کوئی فرک کے لئے جنہوں نے کہ کہ امامت کو تسلیم کر تھے  
اپت سبق امامی کا حلف اٹھا اس احتمال آپ کے کہ مذاکست کو سمجھتے ہوئے جان  
دے دینے کی قسم تھی تھی (دیجی آپ کے تسلیم کی مدد و شانے  
اتھا جماعت کے طور پر ان لوگوں سے خلاصہ فرمایا چنانچہ مدد و شانے  
پر دو سکھ بجالانے کے بعد آپ نے اس مدد و شانے کو فرمایا کہ:

امَّا وَاللَّهُ مَا شَاءَ نَاعَنْ قَتْلَ أَهْلِ الشَّامِ فَلَمْ يَلْقَلْهُ  
وَلَكِنْ كَتَنْ قَاتَلَهُمْ بِالسَّلَامَةِ وَالصَّبَرِ فَتَبَيَّنَ السَّلَامَةُ  
بِالْعَدْوَةِ وَالصَّبَرُ بِالْجَنَاحِ وَكُنْتُمْ فِي مَسِيْمِ  
الْمُصْفِتِينَ وَرِيَّكُمْ أَمَّا مَمْ دَنِيَا كُمْ وَقَدْ أَصْبَحْتُمْ  
الْيَوْمَ وَرِيَّا كُمْ أَمَّا مَمْ دَنِيَا كُمْ فَكَنَ الْكُمْ وَكُنْتُمْ نَ  
وَقَدْ صَرَّتُمُ الْيَوْمَ عَلَيْنَا ثُمَّ أَصْبَحْتُمْ لَصَدَّوْث  
قَتِيلَيْنَ، قَتِيلَهُ بِصَفَتِنَ تَبَيَّنَتْ عَلَيْهِ، وَقَتِيلَهُ  
بِالْمُهَرَّدَةِ لَنْ تَطْبِقُونَ بِشَارِهِ فَأَمَّا الْبَاقِي فَخَازِلٌ  
وَأَمَّا الطَّالِبُهُ فَثَانِيٌّ وَإِنْ مَعَوْيَةٌ قَدْ دَعَا إِلَيْهِ  
لِيَسْ فِيهِ عَزٌّ وَلَا نَصْفَةٌ فَإِنْ أَرَوْتُمُ الْحَيَاةَ قَبْلَنَا  
مِنْهُ وَأَفْقِيَتْ أَعْلَى الْعَذَى وَإِنْ أَرَوْتُمُ الْمَوْتَ  
بِذَلِكَهُ فِي ذَلِكَهُ وَحَاكَمَنَاهُ الْمَوْتُ وَالْبَطْبَاتُ  
(الیوف) فَلَا ذِلْقَمْ بِالْجَمِيعِهِمْ مِنْ الْمُقْيَةِ وَالْحَيَاةِ

هذا الکندی توجہہ الی معاویۃ، وعذر بیا ویکم  
وقد اخیرتکم مرہ بعد مرہ : ائمہ لارفاء لکم  
انتم عبید الالہیا، وانا موجہہ رجلاً آخر مکانہ  
وإِنِّي أَعْلَمْ : أَنَّهُ سِيفَلْ بِي وَبِكُمْ مَا فَعَلْتُ مَا  
مُحَمَّمْ وَلَا يَرَاقِبُ اللَّهُ فِي وَلَا فِيکُمْ

یحکم کندی !-

معاویۃ سے جاکر مل گیا، اس نے میرے ساتھ بھی غداری کی اور  
تمہارے ساتھ بھی۔ (لیکن اس کے اقدام حکیم میں تم قصور و ارہو  
سیکونکر) میں نے بار بار تمہیں سمجھایا تھا کہ شیخ نے بے وفا ہے، لیکن تم  
لوگ دنیا کے غلام بن کر رہ گئے ہو (من مانی کرتے رہتے ہو اور جس چیز  
میں دنیا دی فائدہ نظر آتے اسی کی طرف لپکتے ہو) اب میں (تم ہی لوگوں کے  
دور بارہ انہی اصرار پر) ایک اور شخص کو اس کی جگہ سچی رہا ہوں، لیکن مجھے  
معلوم ہے کہ یہ بھی ہمارے اور تمہارے ساتھ دھی حرکت کرنے کا جو اس کے  
ساتھی یحکم نے کی ہے، اور یہ بھی اپنی دنیا طلبی میں ہم لوگوں کے ساتھ  
دنیا باری کرتے ہوئے (خدا اور اس کے احکام) کو بالکل نظر امداز  
کر دے گا۔



ایسی پیشکش کی ہے جس میں نہ عدل والنصاف ہے نہ آبر و مندی۔  
لیکن اگر تم لوگ (ذلت و رسوانی کے ساتھ) نہ رہنا چاہتے ہو تو میں  
اس کی پیشکش کو انتہائی مجبوری کے عالم میں قبول کرلوں اور اس سے  
دل کو جو تکلیف بہو پنچے گی اسے برداشت کرلوں۔ البتہ اگر تم لوگ اسے خدا  
میں جان دینے پر آماہ ہو تو ہم آگے بڑھیں، اور خدا کے فیصلے پر بھروسہ  
کرنے کے دشمن سے مقابلہ کرنے کے لئے تلوار لے کر اٹھ کھڑے ہوں۔

جب امام علیہ السلام کی تصریح تھی تو  
سارے مجمع نے بلند آواز سے کہا کہ ہم جان بچا کر زندہ رہنا چاہتے ہیں۔  
(چاہتے اس میں ذلت و رسوانی ہی کیوں نہ ہو)

## چو لوگ دُنیا کے غُلام ایں اُن وفَّ کی میڈ نہ رکھو

قبیلہ کندہ کے بعد اصرار پر امام نے اُن کے قبیلے کے ایک کوئی حکم کرنی  
کو ایک شکر کا سوار بنا کر شام کی طرف سمجھا، بیت انبیاء، نامی مقام تک پہنچا تو  
اس کے پاس معاویۃ کا ایک نانہ و کافی مال و دوست سے کرایا، اور اسے بہت  
سہر باغ دکھایا اور امام نام کا ساتھ چھوٹنے کے لئے بڑی بڑی پیشکش کی چاہپہ  
حکم کندی اُس کے درغلانے میں آگیا اور معاویۃ کے پاس چلا گیا، جبکہ خبر  
امام تک پہنچی تو آپ کو سہت صدر سمجھا، لیکن قبیلہ کندہ کے لوگوں دوبارہ  
بے پناہ اصرار کے ایک آدمی کو سرداپ شکر بنا کر بھجوایا، جبکہ امام نے اسے  
بھی پسند نہیں کرتے تھے، لیکن قم کی کوشش اور بپناہ اصرار بند پسندی سمجھیا پڑھا پئا تھا  
مجھے وقت آپ جلوہ افسوس منیر اڑتے اور لوگوں غلطیا لے تھے جو چند عبارت شاد فریضتے۔

عَرَقٌ مُّوْنِيْ كَمَا غَرَّ تُّمَنْ كَانْ قَبْلِيْ بَعْدَ آتِيْ إِمَامٍ  
تَقَاتِلُونَ بَعْدَهُ مَعَ الْكَافِرِ الظَّالِمِ الَّذِي لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ  
وَلَا يَرْسُوْلِهِ قَطَّ وَلَا أَظْهَرَ الْأَسْلَمَ هُوَ وَبِنَوَائِيْتَهُ الْأَفْرَقَا

مِنْ السَّيِّفِ!  
وَلَوْلَمْ يَيْقَنْ لِيْتِيْ أَمِيْتَهُ الْعَجُوْنَهُ دُرَاءَ الْبَعْثَتِهِ  
اللَّهُ عَوْجَاءَ قَهْكَنَادَائَنَ رَسُولُ اللَّهِ  
(افسوس صد افسوس) ۱

جس طرح تم لوگوں نے اس سے قبل رحضرت علی بن ابی طالب کے  
ساتھ، فداری کی تھی اسی طرح میرے ساتھ بھی فداری کی۔

اچھا یہ بتاؤ کہ میرے بعد حس امام و پیشوائی کی رہنمائی و معیت میں تم  
اُس ظالم و بے دین سے جنگ کر دے گئے جو نہ خدا پر ایمان رکھتا ہے نہ رسول پر  
اور جس نے اسلام کو دل سے کسی بھی قبول ہی نہیں کیا (بالتہ) جب تلوار کا خوف  
(آنکھوں کے ساتھ) نظر آنے لگا تو بھی امیریت کے دوسرا افراد کے  
ساتھ اُس نے بھی اسلام کا اظہار کیا۔ (حالانکہ ان لوگوں کی قبلی کیفیت  
یہ ہے کہ، اگر بھی امیریت کے پورے خاندان) میں صرف ایک بورڈی گھوٹ  
عورت باتی رہ جاتے تو اس کی بھی سوکھش و متناہی ہو گی کہ دین کو تباہ  
کر کے رکھ دے۔ جیسا کہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بتا چکے ہیں)



## فُرْسَبَ کاری

چھڑا یہ وقت ایسا بھی آیا کہ امام علیہ السلام کے مشترکے سرداروں  
میں سے ایک ایک کر کے خداویشی سے جاتے لگا، کیونکہ معادیہ بڑی  
مقدار میں مال دو دو دلت خرچ کر کے اور بڑے بڑے دعے کر کے ان کے  
ضمیر خیر دراچھا اور ساخن کارا ایسا بھی وقت آیا کہ کوئی کوئی کے بڑے بڑے لوگ  
معادیہ کو خلا نہ کر سکے کہ تم جب چاہا ہم لوگ امام حنفی کو تھا اسے پہنچو کر دیجیے  
اور پھر ہمیں منافقین ملٹ سازی کی نفایت اپنے چہوں پر ڈال کر امام حنفی  
کو اپنی وفاداری کا یقین بھی دلاتے تھے۔

چنانچہ امام علیہ السلام نے ان لوگوں سے فرمایا کہ:  
”تم لوگ فلسطینی سے کام لے رہے ہو، جو ذات بھوے افضل بھی  
ریسی امیر المؤمنین حضرت علی (ابن ابی طالب علیہ السلام) جب تم نے ان سے  
وفاقہ کی تو مجھ سے کیا وفا کرو گے؟

لیکن جب ان لوگوں نے بہت زیادہ اصرار کے ساتھ اپنی وفاداری کا  
انہما کیا تو آپنے فرمایا کہ اگر تم لوگ پس بول رہے ہو تو (میں تھیں اتمام  
بھت کے طور پر ایک اور مورقع دیتا ہوں)۔

مدائن کی فوجی چھاؤنی باری ملاقات کی جگہ ہے، لہذا تم سب لوگوں  
پہنچو۔ (میں بھی دیں آہوں)

لیکن جب امام علیہ السلام مدائن پہنچے تو پتہ چل لگا کہ کمی ہبہت بڑی تعداد  
ساتھ پھوڑ چکی ہے، جس سے امام کو بہت صدر پہنچا۔ اس وقت آپنے  
ایک خطبہ دیا، جس کے الفاظ یہ تھے۔

الرحب البالعوم، الواسع الأعفاج يا كل ولا يشيخ  
 يومت وليس له فـ السماء ناصر وكـ في الأرض عازر  
 شـم يـستولي على خـرـمـيـاـ وـشـرقـيـاـ تـذـيـلـهـ العـبـادـ طـلـيـلـ  
 مـلـعـهـ يـسـنـ بـسـنـ الـبـدـعـ وـالـضـلـالـ دـيـمـيـتـ الـحـقـ  
 وـسـنـتـهـ رـسـوـلـ اللـهـ يـقـسـمـ الـنـيـالـ وـفـاهـلـ وـكـامـيـتـهـ  
 وـيـنـيـعـهـ مـنـ هـوـأـحـقـ بـهـ، وـيـذـلـ فـيـ مـلـكـهـ الـمـوـمـنـ  
 وـلـقـيـوـيـ فـسـلـطـانـهـ الـفـاقـيـشـ، وـيـجـعـلـ الـمـالـ بـيـنـ الـصـارـاـهـ  
 دـوـلـاـ وـيـخـلـعـعـبـاـرـ اللـهـ غـوـلـاـ، وـيـدـرـسـ فـيـ سـلـطـانـهـ الـحـقـ  
 وـلـيـسـرـ الـبـاطـلـ، وـيـلـعـنـ الـصـالـحـيـنـ، وـيـقـتـلـ مـنـ تـارـاهـ  
 عـلـىـ الـحـقـ وـيـدـيـنـ مـنـ وـلـاـهـ عـلـىـ الـبـاطـلـ فـكـذـلـكـ  
 حـتـىـ يـبـعـثـ اللـهـ رـجـلـاـ فـيـ أـخـرـ الـزـمـانـ، وـكـلـبـنـ الدـهـرـ  
 وـجـمـلـ مـنـ النـاسـ يـوـيـدـهـ اللـهـ يـمـلـوـكـتـهـ، وـيـعـصـمـ  
 الـصـلـهـ وـيـفـرـهـ بـأـيـاتـهـ، وـلـيـسـرـ عـلـىـ الـأـرـضـ عـتـىـ  
 يـدـيـنـالـهـ طـوـمـاـ وـكـرـهـاـ، يـمـلـأـ الـأـرـضـ عـدـلـاـ وـ  
 قـسـطـاـ، وـنـوـرـاـ وـبـرـهـاـنـاـ، يـدـيـنـ لـهـ عـرـضـ الـبـلـادـ وـ  
 طـولـهـاـ حـتـىـ لـوـيـقـيـ كـافـرـ الـأـمـنـ وـطـالـعـ إـلـاـ صـلـحـ  
 وـلـصـطـاحـ فـيـ مـلـكـهـ السـابـعـ، وـتـخـرـجـ الـأـرـضـ بـنـقـاـ  
 وـتـنـزـلـ السـمـاءـ بـرـكـتـهـاـ، وـتـظـرـلـهـ الـكـنـزـ، يـمـلـكـ  
 مـاـبـيـنـ الـخـافـقـيـنـ اـرـبـعـيـنـ عـامـاـ، فـطـوـبـيـ مـنـ اـدـرـكـ  
 اـيـامـهـ وـسـيـعـ كـلـدـمـهـ  
 اـسـ جـبـنـيـ!... اـنـ لـوـگـوـنـ سـتـوـدـمـنـ ہـیـ بـہـرـیـسـ یـہـ لـوـگـ ہـمـ سـعـبـتـ

## اـنـ سـ لـوـدـمـنـ ہـیـ بـہـرـیـسـ

جب اسلامی تاریخ میں یہ حدادت بھی گندمچکا کے امام حنفی علیہ السلام کی بیعت  
 کرنے والوں ہی نے آپ سے گھر پر حملہ کی کہ آپ کو زخمی کر دیا اور آپ کو  
 قیدی بنکار معاویہ کے پیارے کر کر نے کی سازش کی جس کے نتیجہ میں آپ کا عہد ہبک  
 بھی زخمی ہو گیا۔ تو اسی اشادہ میں نہیں وہب ہبکی آپ کی خدمت میں  
 حاضر ہوتے اور کہنے لگے: ”اے ذریفہ رسول! لوگوں میں اضطراب ہے اور وہ  
 پیشان ہیں کہ میاں ایسی ہورت میں آپ کی ایکس کیا حکم دیتے ہیں تو امام ہی مقام  
 نے (انتہائی رنج و عنز کے عالمیں) ارشاد فرمایا کہ:

أـرـىـ اللـهـ أـنـ مـعـاـوـيـةـ خـيـرـ لـيـ مـنـ هـوـلـاـ، يـزـعـمـوـرـهـ  
 أـنـهـمـ لـيـ شـيـعـةـ، أـلـيـغـواـقـتـلـيـ، وـأـنـهـرـوـالـقـلـىـ، وـأـخـذـوـاـمـلـىـ  
 وـالـلـهـ، لـكـ أـخـدـمـ مـعـاـوـيـةـ عـدـاـ اـحـقـ بـهـ وـمـيـ،  
 وـأـمـنـ مـنـ أـنـ يـقـتـلـوـ فـيـ فـيـقـ اـهـلـ بـيـ، وـالـلـهـ لـوـقـاتـلـتـ  
 مـعـاـوـيـةـ لـأـخـدـرـ الـعـنـقـ حـتـىـ يـدـفـعـوـ فـيـ الـيـهـ سـلـمـاـ  
 فـوـالـلـهـ لـأـنـ اـسـالـمـةـ وـأـنـاعـمـزـ، خـيـرـ مـنـ أـنـ يـقـتـلـنـيـ  
 وـأـنـاـسـيـرـهـ أـوـتـيـعـنـ عـلـىـ فـيـكـوـنـ سـبـبـهـ عـلـىـ بـعـدـهـ اـسـمـهـ الـىـ  
 أـخـرـ الدـهـرـ، وـمـعـاـوـيـةـ لـأـيـمـاـلـ بـيـنـ بـهـاـوـعـقـيـهـ عـلـىـ  
 الـحـقـ مـنـاـ وـالـيـتـ

وـمـاـ أـصـنـعـ يـاـخـبـرـهـ! إـنـوـالـلـهـ أـعـلـمـ بـاـمـرـ  
 قـدـأـدـیـ بـهـ إـلـاـعـنـ شـقـاـتـهـ: إـنـ أـمـاـرـ الـمـوـمـنـيـنـ  
 قـلـلـ لـيـ ذـاـتـ لـيـجـهـ وـقـدـلـكـ فـرـحـاـ: يـاـحـنـ الـقـرـحـ  
 كـيـفـ بـكـ اـفـاوـيـ هـذـ الـأـمـرـ بـسـوـاـمـيـةـ وـاـمـرـهـ

ہم ہو گا، جب تھاری بھاگ ہوں کے سامنے تھا میرے مقتول باپ کا لاش ہا ہو گا؟ — اور پھر اس وقت تھا را اکیا حال ہو گا جب تھی امیری کی سلطنت ہم ہو جائے گی اور ایک بدرست و براجام شخص حاکم بن جائے گا جو زندگی بھر سلسل کھاتا رہے گا مگر موت آنے تک اس کا پیٹ نہیں بھرے گا۔ عرش والوں میں کوئی اس کا تصریح نہیں والوں میں کوئی اس کی مدد تکوں کرنے والا نہ ہو گا، مشرق سے غرب تک اس کی حکومت کا جاں پر میں جائے گا۔ وہ لوگوں کو اپنا غلام بن کر اپنی سلطنت کو پڑھا جائے گا بعثت دگر، یہ کیا با توں کو زیادہ سے زیادہ ایجاد کرے گا۔ حق و صداقت کو مٹا نے کا اور حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شریعت کو پامال کرے گا۔ بیت المال کے خزانے کو اپنے اہل حکومت پر لٹاتے گا۔ اور حقداروں کو محروم کرے گا۔ اس کے عہد حکومت میں ہاں ایمان بجت دی پڑھائی کاشکار اور اپنی نفاق طاقتو اور مالا مال ہوں گے۔ اللہ کے مال کو واپسی دوستوں کا آزوقد اور بندگان خدا کو اپنا زر خریدنے لگا۔ اس کی سلطنت کے زیر سایہ باطل کو برداں چڑھایا جائے گا، حق کو مٹا یا جائے گا، اللہ کے نیک اور صاف بندوں پر چست کی جائے گی۔ جو لوگ اس ظلم و تم پر فریاد کریں گے انہیں قتل کر دیا جائے گا، اور جو اس کا لامانہ طرز حکومت کی تائید ہوں گے انہیں زیادہ نواز جائے گا۔ اسے تور نظر۔ اس ذور میں ظلم و جور کی ایسی بنیاد رکھی جائے گی کہ پھر ماوگتی پر صدیوں سے لئے ظلم و تم کی گھنٹکو درکھائیں چھا جائیں گی، ایک ظالم کے بعد دوسرا ظالم اور ایک جو حکومت سے بعد دوسرا عہد حکومت بدلتا رہے گا، لیکن ظلم و تم سے انسانیت کو خمات نہ مل سکے گی، یہاں تک

کے دعوے طلبی ہیں (اد کھر بھارے خلاف ساز شیں بھی کہیے ہیں) ان لوگوں نے یہ قتل کی کوشش کی، میرا مال اس باب توٹ لے گئے، میکر مال پر قیصر کو لیا (اور چاہتے ہیں کہ مجھے قیدی بننا کر حاکم شام کے شپر دکر دیں)۔ اس ہے تو بہتر ہی ہو گا کہ میں معاویہ سے معاملہ کر لوں اور امن و سلامتی کے ساتھ نہذی نذر اول بجا سے اس کے کریہ لوگ (جو میری محنت کا دعویٰ کرتے ہیں) مجھے قتل کر کے میرے گھر والوں کو تباہ کر دیں —

اور اب اگر میں دشمن سے جنگ کرنے نکلوں تو یہ لوگ (جنگوں نے میرا ساتھ دینے کی قسم کھافی تھی) مجھے قیدی بننا کر امیر شام کے شپر دکر دیں گے۔ (اور یہ بات تو تم بھی اپنی طرح بھوکھ سمجھتے ہو کر) ذلت و رسوانی کے ساتھ قید ہو کر معاویہ کے ہاتھوں قتل ہونے سے بہتر یہ ہے کہ میں معزز طریقے سے اس کے ساتھ معاملہ کر لوں یا (اگر ایسی صورت حال پیش آئے کہ یہ لوگ مجھے قیدی بننا کر معاویہ کے شپر دکروں، اور وہ مجھے قتل کرنے کے بجائے) مجھ پر احسان جتنا کر مجھے نہ رہے فے تو یہ بات میرے خامدان کے لئے لہتی دنیا تک باعث نگ و خلہ ہو گی اور معاویہ اور اس کی اولاد دراولاد ہمیشہ ہمارے اہل خامدان کو اس کا طمعہ دیتے رہیں گے۔

اسے جب تک۔ ایسی صورت میں میں ان لوگوں تو کیا حکم دے سکت ہوں۔ اور مجھے تو اپنی طرح معلوم ہے کہ مستقبل قریب میں کیا ہو نہ لالا ہے (کیونکہ) ایک روز کا واقعہ ہے کہ امیر المؤمنین علی بن ابی طالب نے مجھے کسی بات پر خوش و یخچا تو فرمایا تھا کہ:

”اسے نبود نظر! آج تم بہت خوش نظر رہے ہو لیکن اس دن تھا را کیا

## معاہدہ کے بعد قوم سے خطاب

منقول ہے کہ جب حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام اور امیر شام کے درمیان جنگ بندی کا معاہدہ ہوا تو اس موقع پر تمام لوگوں کو جمع کر کے اس معاہدہ کے بارے میں بتا یا گیا۔

جب سب لوگ جمع ہو گئے تو امیر شام نے منبر پر جا کر اس معاہدے کے بارے میں افکاروں کو حکم کیا کہا کہ:  
اے لوگو! میں تم سے اس لئے جنگ نہیں کر رہا تھا کہ تم لوگوں نما روزے رنج اور زکواۃ وغیرہ کا حکم فوں یہ سب کام تو تم لوگ کرتے ہیں ہتھے ہو، میں نے ساری لذائی اس لئے مولیٰ تھی کہ تم پر حکومت کرنے کیوں، جس کا موقع مجھے نصیب ہو گیا، اگرچہ تم لوگوں کو پسند نہیں ہے۔ یہ کہنے کے بعد اس نے امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی شہادت میں کمپ گستاخی بھی کی۔

جسے سن کر حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام ناراض ہوئے اور منبر پر جا کر آپ نے معاویہ کو مخاطب کرتے ہوئے اپنی اور اپنے خاندان کی عظمت و جلالات کو بھی بیان فرمایا اور امیر شام اور اس کے خاندان والوں کی گمراہی ضلالت کو بھی بیان فرمایا۔ آپ نے فرمایا۔

ایہا الذاکر علیما، انا الحسن و ابی علی و انت معاویة  
والبواح مخر، و ابی فاطمۃ و امک هند و جدی

جب ساری دنیا نظم و جوہ سے مجری ہے گی اور لوگوں کی ضلالت و مکر شی انتہا کو پہنچ جاتے گی..... تو آخری زمانہ میں اللہ کی طرف کے ربی نواع انسان کی رہنمائی کے لئے ایک ایسا شخص بھیجا جائے گا جس کی تائید و نصرت خدا کے مقریب بلکہ اس فرشتے کریں گے۔ اللہ کی آیتوں کے ذریعہ اسے مدد پہنچائیں گے اس کے ملتے والوں کی خلافت کریں گے اور اسے زمین پر غالب نہ کا موقع فراہم کریں گے۔

یہاں تک کہ دنیا بھر کے تمام اشخاص اس کے آگے بر تسلیم قسم کر دیں گے اور وہ آنے والا زمین کو مدل و انصاف کے بھرپورے کا ہر طرف دلائل کی روشنی ہو گی (حق کا بول بالا ہو گا) زمین کے طول و ارض میں تمام لوگ اس کے دین کو قبول کر لیں گے، تمام کفار ایمان لامیں گے تمام بدرست لوگ شیخی کے راستے پر چلنے لگیں گے، دردسرے اور حشی جانور سی رام ہو جائیں گے، زمین اپنے خزانے امداد دے گی، آسمان سے برکتیں نازل ہوں گی، خزانوں کے مذکوہ کھل جائیں گے، دہر قسم کی فراوانی ہو گی، دنیا کے ایک بیکار سے دوسرے سے تک السلام بحق کی حکمرانی ہو گی جس کا سلسلہ چالیں ہیں تک جاری رہنے گا۔

وہ لوگ بہت خوش نصیب ہوں گے جنہیں اس زمانیں زندگی لذار اور امامت سے فرمان پر حصل کرنے کی توفیق حاصل ہو گی۔



امام عالی مقام کے ان فی الیں یہ کلمات سے بعد معاویہ کو کچھ کہنے کی بہت نہ سکی، اور عافیت اسی میں سمجھی کہ تقریباً ختم کر کے مبڑے نیچے اکر خاموشی سے بیٹھ جائے، چنانچہ اس کے بعد نواسہ رسول سردار جوانان جنت حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام رفت افراد ہوتے، اور نہایت فحاحت بلاغت کے ساتھ غلطیہ دیتے ہوتے ارشاد فرمایا۔

تمام تعریفیں خدا نے دو جہاں کے لئے ہیں جب سمجھی کہوئی تھی کہ  
والا اس کی حمد و شان بیجا لائے اور میں گواہی دیتا ہوں کہ خدا نے  
ب حق کے علاوہ کوئی معیوب نہیں۔ چاہے جب سمجھی کہوئی اس کی  
(تو) جید کی گواہی دے دے (وہ سی گواہی دے گا کہ وہ وحدۃ الشرک  
ہے)۔ اسی کے ساتھ میں یہی گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد مصطفیٰ  
صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم خدا کے بنے اور اس کے رسول ہیں جیسیں  
اُس نے ہدایت کے ساتھ بھیجا، اور اپنی وحی کا امانت طربنایا۔  
تسمیہ بخدا۔

میں پروردگار عالم کے قضل و حرم نے اپنے دن کا آغاز اس طرح کرنا  
ہوں کہ بھیجے امید ہے کہ اللہ کے بنوں میں ساس کی مختلف قات  
کے لئے سب زیادہ مفاسد ہوں، افسوسی ایسا نہیں ہو اکہ میں نے  
اپنے دل میں کسی مسلمان کے لئے کوئی خوبی کی ہو، یا اس کے لئے  
بڑا ارادہ کیا ہو، یا اسے لقسان پہونچانے کا میرے دل میں خیال

آیا ہے۔  
اوتھم لوگوں کو یاد رکھنا چاہیے ہے کہ جتنے عین دکھ کر جو نامناسب بیت  
ربڑا شت کرنی (ہوتی ہیں وہ انتشار کی حالت میں حاصل ہونے والی

رسول اللہ، وَحْدَكَ عَبْيَةَ بْنَ زَبِيعَةَ، وَجَدَتْ خَدْجَةَ  
وَجَدَتْكَ فَتِيلَةَ، فَلَعْنَ أَلَّهُ أَنْهَمَنَا فِي كُرَاوَالْأَنْهَنَا  
حَسْبَاً وَشَرْفَاً، أَقْدَمَيَا وَحَدِيشَا، وَأَقْدَمَنَا لِكُلِّ أَنْفَاقَا  
(اسے زبان دراز)۔

حکی کا ذکر سوچ کر کرو۔ میں حسن ہوں اور میرے والد حضرت علی  
ستھے، تم معاویہ ہو اور تمہارے باپ کا نام ابوالوسفیان صخر ہے، میری ماں گرامی  
(خالوں جنت حضرت) فاطمہ زہرا ہیں اور تمہاری ماں سندھ (جگہ خوارہ ہے)  
(جس نے حضرت رسول خدا کے چھا جناب بمنزہ کی شہادت کے بعد ان کا  
کلیونکال کر جیانے کی کوشش کی تھی) میرے جد حضرت رسول خدا تمہرے ملطی  
صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہیں اور تمہارے جد عقبہ بن رجیس تھے۔ میری جدہ  
ماجدہ اُم المؤمنین حضرت خدیجہ تھیں، اور تمہاری جدہ کا نام فیصلہ تھا۔۔۔  
(اس طرح ہمارے خاندان کے تمام افراد دین و ایمان کے ستوں اور اسلام  
کے آفتاب و ماہتاب ہیں جیکہ ہمارے خاندان کے تمام افراد دین دنہر کے  
با غی اور کفر و شر کے علمبردار ہیں)

آؤ! ہارگاہ معبود میں دعا کریں کہ ہمارے اور تمہارے خاندان  
میں سے جو سبی ذلیل و خوار، حسب نسب کے اعتبار سے پست اور زمانہ  
قدیم و جدید میں کفر و نفاق کی آمادگاہ ہو، اس پر خداوند عالم اپنی لعنت  
نازل کرے۔۔۔

(جب امام علیہ السلام کی گفتگو ختم ہوئی تو ہر طرف سے تحسین و افرین کے  
ساتھ ”آمین آمین“ کے الفاظ دہراتے ہوئے جانے لگے، اور جس نے سبی اس  
واقعہ کا ذکر کیا اس نے اپنے نام کو آمین کہنے والوں میں شامل کرنی فرمائش کی۔

معاویہ نے مجھ سے ایک ایسے مسئلہ میں محااذ آرائی کی جس میں حق و انصاف میرے ساتھ تھا اور اسے میرے خلاف محااذ آرائی کرنے کا کوئی حق حاصل نہ تھا، لیکن اس نے محااذ آرائی نہیں ایسی شدت اختیار کی کہ تمام مسلمانوں کی جان خطرے میں پڑھی چنانچہ، میں نے امت کی فلاں و بہبود کو پیش نظر کئے ہوئے اور قوم کو فتنہ و فساد سے بچانے کے نئے قلعے کے معاهدہ کو قبول کر دیا۔

تم لوگ مجھ سے عہد و پیمان کو چکے ہو کر میں کسی سے جنگ کرو یا قلع، دونوں صورتوں میں تم میرے فرماں بدار رہو گے تو اب جبکہ میں صلح کا معاهدہ کر رہا ہوں، اور جنگ بندی کو قبول کرتے ہوئے اس کی حکومت کو تسلیم کر رہا ہوں (تو تمہیں بھی اپنے ہمہ پیمان کے مطابق اس فیصلہ کو قبول کرنا چاہیے) کیونکہ میں جانتا ہوں کہ اس وقت لوگوں کی جان کی حفاظت جنگ و خروزی کی نسبت بہت بہتر ہے۔

اے لوگو —

اللہ نے ہمارے جد (حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کے ذریعے تمہیں ہر ایت عطا کی، اور اب ہمارے ... ذریعے تمہاری جان کی حفاظت کی ہے۔ اس معاهدہ کی بھی ایک مدد ہے۔ اور دنیا تو ہر چال انقلابات کی آماجگاہ ہے۔ خلافی عالم نے اپنے جیب حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ارشاد فرمایا ہے کہ:

(تمہانی اور اس کے) فوائد سے کہیں بہتر ہے۔ اور تم لوگ اپنے بائے میں جتنا سوچ سکتے ہو اس سے زیادہ ستمہاری بھلائی کا خیال مجھے رہتا ہے، لہذا میری مخالفت نہ کرو اور میری دل تے سے گزندگی کرو۔ پر دیگار عالم کی مغفرت سب کے شامل حال رہتا اور وہ ہماری اور تمہاری۔ (سب کی) —

تمہانی ایسے امور کی طرف کرے جن میں اُن کی رضا و خوشنودی ہو۔

اے لوگو —

سب سے زیادہ عقائد وہ ہے جو تقویٰ کے راستے پر جلے اور انتہائی بے عقل وہ ہے جو بدکاری کی راہ کو اپنائے (لہذا ایسی تقویٰ کو نہ چھوڑنا، اور فریض دفعوں کی طرف قدم نہ بڑھانا) اور (یاد رکھو) اگر اس پوری کائنات کے اندر ایسا شخص تلاش کرو جس کے جذبہ زرگوار خاتم الانبیاء حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہوں تو سوا میرے بھائی حسین کے، تمہیں کوئی اس شخص نہیں مل سکتا۔

ادم لوگ یقیناً یہ بات بھی جانتے ہو کہ پر دیگار عالم نے میرے جذبہ زرگوار حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعے تمہیں ہر ایت عطا کی، مگر ہمیں سے تمہیں خاتم دی، تمہاری جہالت کو بر طرف کیا۔ ذلت و رسولی سے تمہیں نکال کر تمہیں عزت و افتخار (کے اوج) کمال تک پہنچایا اور (بالآخر مسلمانوں کی) تھوڑی سی تعداد کو جم غیر میں بدل دیا۔

مسلمانوں کے حاکم بن بھیں گے۔  
 قسم بُدا۔ اگر کوئی حضرت رسول اکرمؐ کی وفات کے بعد ایک  
 پدر بزرگوار حضرت قلیؐ کی بیعت کر لیتے (جن سکھارے میں  
 رسول مقبول نے ساری زندگی تاکید فرمائی تھی۔ تو آج اسلامی  
 معاشرے کی کچھ اور شان ہوتی) زمین و آسمان سے رحمت و برکت  
 کا نزول ہوتا، اور اسے معاویہ... تم جیسے لوگ جیسی اس کی امید  
 بھی نہیں کر سکتے تھے کہ تمہیں حکومت مل سکے گی، کیونکہ تمہارا  
 خاندان ساری زندگی اسلام اور مسلمانوں سے جنگ کرتا رہا ہے)  
 لیکن جب اس شرعی حکومت کو اس کے مرکز سے ہٹا دیا  
 گیا، اور قریش کے لوگ اس کے پائے میں باہم وست و گرساں  
 ہونے لگے تو طلاقاً و فرزان طلاقاً۔ تم اور تمہارے ساتھی۔ بھی  
 اس کے امیدوار بن بھیجئے۔

حضرت رسول خدا کا فرمان ہے کہ:  
 "اگر ایک بلند مرتبہ صاحبِ علم کے موجود ہوتے ہوئے کسی  
 کمتر درجے والے شخص کو لوگ اپنا حاکم بنا لیں گے تو ان کے  
 معاشرات اس وقت تک سیکی و کھروی کا شکار رہیں گے جبکہ کہ  
 وہ (اپنی اصلاح و کریمیں اور) صاحبِ حق تک اُس کا حق پہنچا  
 سو دیں۔"

(جس طرح) جنابِ موئیؐ کی قوم، بنی اسرائیل کو اچھی طرح معلوم تھا  
 کہ حضرت موئیؐ نے جنابِ ہارونؐ کو اپنا جانشین بنایا ہے لیکن قوم  
 نے ان کو چھوڑ کر ساری کی فرمائی برداری قبول کری۔ (اسی طرح)

اقریبیت اُم بعید مالو عذردن، اَنَّهُ يَقُولُ الْجَهْنَ مِنَ الْقَوْلِ  
 وَلِغَلَمَ مَا تَكْتُمُونَ، وَإِنْ أَدْرِي لَعْلَةَ فِتْنَةِ الْكُفَّارِ وَمَنَعَ إِلَى جَنَّةِ  
 (آیا قریب ہے یا دوڑ ہے دہ پیز جس کا تم سے وعدہ کیا جا رہا ہے؟  
 پیشک (خداوند عالم) ظاہریات کوئی جاتا ہے اور جو کچھ تم پھپاتے  
 ہو اسے بھی جانتا ہے۔  
 اور جیسا معلوم ہے ممکن ہے یہ تمہارے لئے اُمانتش ہو، اور ایک  
 مقررہ مدت تک فائدہ (بیو پنجا نام مخصوص) ہو۔ (رسانیا: ۱۰۱-۱۰۲)  
 معاویہ کا خیال کہ میں اُسے تو حکومت کا حقدار کیجھا ہوں، لیکن  
 خود کو نہیں سمجھتا (جس کا اظہار جیسی اس نے دراں تقریر کیا ہے)  
 حالانکہ وہ دروغ بیانی سے کام سے رہا ہے۔ کیونکہ قرآن مجید  
 میں پروردگار عالم نے ہم لوگوں کو سب سے بہتر قرار دیا ہے، اور نبی اکرمؐ  
 کی زبانی اس کا اعلان بھی فرم دیا گیا۔

البتہ اسی کے ساتھ یہ بھی حقیقت ہے کہ، ہم اہلیت پیغمبرؐ بر  
 حضور اکرمؐ کی وفات کے بعد مسلسل ظلم و ہایا کیا، اور ہم خداوند عالم کی  
 بلگاہ میں فریاد کرتے ہیں کہ وہ ہمارے اور ان ظالموں کے دہیاں  
 انصاف کرے جنہوں نے ہمارا حق چینا، ہم پر جبر و استبداد کے  
 ذریعہ حاکم بن بھیجئے، لوگوں کو ہمارے خلاف درغلایا، اموال فی جوہار  
 حصہ محساں سے ہیں محروم کر دیا۔ حقیقت کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ و آله وسلم  
 نے جو (ذکر) ہمادی مادرگرامی کو عطا فرمایا تھا اسے بھی ان لوگوں نے  
 غصب کر لیا (اوایسیے ایسے لوگوں کو شرکیں اقتدار کیا جائیں کہ وہ  
 گمان میں بھی رسولؐ کے زملہ میں نہیں آسکتا تھا کہ پیغمبرؐ کے بعد

ساتھ چوڑا) اور حضرت ہلٹن کے پکارنے پر بھی ان کی مدد کوئی آئے، بلکہ ان رکے پیشت پناہ لوگوں کو ان سے دودکھ کے ان کو کمزور کر دیا، اور قریب تھا کہ انہیں قتل ہی کر دیں تو جناب حادون کے لئے اس کے علاوہ کوئی چارہ ہی نہ تھا کہ خاموش ہو کر گوئے نشینی ختم کر لیں) اور جب سینیٹر اسلام نے تبلیغِ رسالت کے موقع پر دیکھا کہ (ایک طرف قریش نے بائیکاٹ کر رکھا ہے دوسری طرف آپ کی انت کے افراد بھی مدد و نصرت نہیں کر رہے ہیں تو مجید اُپ شعب ابی طالب میں مصود ہو کر رہ گئے۔

اسی طرح جب رفاقت سینیٹر کے بعد میرے پوربز رکھار کے حق کو لوگوں نے تسلیم نہیں کیا تو انہوں نے گوشہ نشینی اختیار کی، اور اب بیکہ مجھے یہ رے حق سے محروم کیا جادہ ہے تو میں گوشہ نشینی اختیار کرنے پر مجبور ہوں... یہ سب تاریخ انسانی کی وہ مثالیں ہیں جو مختلف زمانوں میں پیش آتی رہی ہیں (اور آج بھی ان کا سلسلہ جاری ہے)

قسم ہے اُس (رب نو الجلال) کی جس نے حضرت محمد مصطفیٰ مکو رسول نما کر بھیجا ہے کہ ہم ایمیت کے حق میں جو شخص بھی کمی کرنے کی کوشش کرے گا (اس سے خدا مو اخذہ کرے گا) اور اس کے ایمان و شعور علم میں کمی کر دے گا اور ہم پر جنہل بھی ڈھایا جائے گا، اس کا اللہ ہمیں ہزروں بہتر وض دے گا، لیکن تم لوگوں کو اس کا بعدی تیر چلے گا (مہاری شکاہ دینا پر ہے بھائی شکاہ آخرت پر ہے)۔

لئے حال کی شکیتی: مسودی بہائی این اثیر ملا، این کیش ملید، بیس لالہ اوار علیہ

حضرت رسول خدا کی امت نے حضرت علی علیہ السلام کو چھپوڑ کر دوسروں کی بیعت کر لی بیکہ یہ لوگ پنیٹر اسلام کا یہ ارشاد بھی من پچھے تھے کہ: **یا علی امّت و میت پیغمبر لیتے ہلؤن من موسیٰ الـ النبیة** اے علی — میرے نزدیک ہماروں کی تحقیق، فرق صرف یہ ہے کہ میرے بعد نبوت کا سلسلہ ختم ہو جائے گا)

اور (پنیٹر کی) امت کے لوگوں نے بھی دیکھا کہ حضرت رسول خدا نے غیرِ حرم میں حضرت علی کو اپنے ہاتھوں پر بلند کر کے ان کی خلافت جانشینی کا اعلان کیا تھا، اور لوگوں کو حکم دیا تھا کہ جو لوگ اسی قت میں موجود ہیں وہ یہ بات ان لوگوں کو بھی بتا دیں جو یہاں موجود نہیں۔ اور (کھیرت بات بھی امت کے لوگوں کو معلوم ہے کہ) جب تبلیغِ رسالت اور بُنی نوع انسان کی پرایت کے دران رسول مسیل پر کفدر و مشرکین نے عصیتیں تنگ کر دیا تو مجبوراً آپ نے شعب ابی طالب میں پناہ لینے کی ضرورت نہ پیش آتی۔

اور یہ بات بھی سب کو اپنی طرح معلوم ہے کہ بیب سول ایکتوں نے رسالت کی تبلیغ شروع کی اور قوم کو پوکارا تو صرف یہ پوربز رکھار ہی تھے جو رسول کی نصرت کے لئے آگئے رہے۔

۶  
(اُدھیں طرح جناب موسیٰ علیہ السلام کی قوم نے حضرت ہارون کا

کے لئے تمہیں بُلاتے رہے، اور تم انکار کرتے رہے یہاں تک کہیں رے پدر بزرگوار دنیا سے رخصت ہو گئے۔

اس کے بعد تم لوگوں نے اس بھروسہ بیان کے ساتھ میری بیعت کی تھی کہ جس سے میں صلح کروں تم بھی صلح کرنا، جس سے میں جنگ کروں تم بھی جنگ کرنا، لیکن تم نے اپنے عہد و پیمان کا کوئی پاس دلخواہ کیا، میں نے کرنا، شمن سے جنگ کے لئے تمہیں دعوت دی تو تم چھینے لے گئے کہ تم زندہ رہنا چاہتے ہیں چاہے کسی بھی رسوائی کی زندگی ہو۔ اور جب میں نے مجبوراً صلح نامہ کو قبول کر دیا تو تم لوگ اس پر بھی تفہید کر رہے اور تمہارے قبیلوں کے سروار اور سربراہوؤو لوگ (چھپ چھپ کر) امیر شام کی بیعت کر رہے ہیں (اور تم لوگ شمن سے مسلسل ساز بذکر رہے ہیں لہذا مجھے فریب یعنی کی کوشش نہ کرو، میں تمہاری ان مکالیوں کے دام میں نہیں آسکتا۔

اے عراق کے لوگو۔

ہم نے تمہارے تین (بدرین) جرام سے درگذر کیا ہے۔ (۱) تم لوگوں نے میرے والد کو شہید کیا، ہم نے صبر کیا۔ (۲) تم نے ناق مجھے زخمی کیا (میں نے اُف نہ کیا) اور (۳) تم نے ہمارا گھر لوٹ لیا، ہم خاموش رہے۔



## اہلِ کوفہ کی بیوقافی

یہ بات تذمیحی طور پر ثابت ہے کہ: امیر المؤمنین حضرت علیؑ ابن ابی طالبؑ اہل کوفہ کی بیوقافی سے بہت دل گرفتہ رہتے تھے، جس کا بخوبی امدازہ "فتح البلاعنة" کے ان خطبات سے بھی ہوتا ہے، جو اپنے نے اہل کوفہ کو تبیہہ دسرا ذش کرتے ہوئے فرمائے ہیں:

حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام نے بھی اپنے خطبہ میں اہل کوفہ کو ان کی اس روش کی طرف متوجہ فرمایا ہے، چنانچہ امامؑ نے ایک دفعہ خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ:

خالق شتم ای ہتی حکام و ہوکار و شم دعا کم  
ا لفقار الہل شام بعد التحکیم فابیتم، ہتی صار  
ا ل حکر امۃ اللہ شم بایتمو فی علی ا ل تعالیٰ موان  
سالہتی و تعلار بیامن حاربینی، و قد اتائی ات  
ا هل الشرف منکم قد ا توامعاویة و بایعوہ  
فحسی منکم لاسغرو فی هن وینی و نفسي۔

قَا اهْلَ الْعَرَقِ: اتَّخَا سُتْرَيْ عَنْكُمْ بِنَفْسِي شَلَوْث،  
فَتَلَكَّمْ ابِي وَطَعْنَكُمْ ایاَیَ وَانتَهَا بِكُمْ مَتَّعْنِی۔

تم ہی لوگوں نے (اس کے قبل) میرے پدر بزرگوار کے حکم سے یعنی فرانی کی تھی اور انھیں حکم قبول کرنے پر مجبور کیا تھا۔ پھر وہ شامیوں سے جہاد

## قوم کی فلاح و بہبود

مارخ ان عساکر میں ہے کہ:

مسیتِ ابن بجیہ نے صلحناہ پر تعجب ظاہر کیا، اور امام علیہ السلام سے لذارش کے چونکہ فرقی مخالف اپنے عہدو پیمان کی پاسداری نہیں کر رہا ہے لہذا اس پر بھی معاہدہ کو کا العزم قرار دے دیجئے۔ تو امام نے فرمایا: یا مسیت افی لو اور دت۔ یا ماقفلت۔ الہ دینا مل میکن معاویۃ با صبر عند اللقاء ولا أثبت عند الحرب مني ولكنی ار دت صلوا حکم وکت بعض حکم عن بعض.

اے سیتب۔ اگر مجھے دنیا دی جاہ و حشم کی خواہش ہوتی (اور یہ صورت یہ رہ آزمائی ہی کرنی ہوتی تو تم دیکھتے کہ) میرا مدد مقابلہ نہ تو میدان جنگ میں نہ سے زیادہ ثابت قدم ہوتا اور نہ رہائی میں مجھ سے زیادہ پامد۔ لیکن میں نے نکل کی راہ اس لئے اختیار کی کہ) میرے پیش نظر تھا دی فلاں و ہبہ تھی، اور میں تھا دی سلامتی چاہتا تھا)



## اعوان و انصار کی کمی

احجاج طبری کی روایت ہے کہ: ایک شخص نے صلی اللہ علیہ وسلم پر تنقید کی، تو آپ نے فرمایا:

وَاللَّهُ أَنِّي مَا سَلَّمَتْ أَكْمَرُ الْأَرْضِ فِي طَمَاجِدِ الْمَصَلَّا  
وَلَوْ وَجَدْتُ الْمُصَلَّا لَقَاتَلْتُهُ لِيَ وَمَهْلِكَى حَتَّى  
يَحْكُمَ اللَّهُ بِدِينِي وَبِيَتِهِ وَلَكِنْ عَرَفْتُ أَهْلَ الْكُوفَةِ  
وَبِلُوْقَسْمُ وَكَالِصَّلَحِ بِيْ هَنْزِمْ مَنْ كَلَّ فَاسِدًا إِنَّمَا  
لَا وَفَاءَ لَهُمْ لَا ذَمَّةَ فِي قَوْبٍ وَلَا فَعْلٍ إِنَّمَا طَهْلَفُونَ  
وَلَقَيْوَلَوْتَ لَنَا أَنَّ قَلْوَبَهُمْ مَعْنَا وَأَنَّ سَيْوَفَهُمْ

لمشورة علمیا۔  
 (قسم بندرا۔ میں نے صرف اس بنا پر صلحناہمہ پر متنخط کر دیئے کہ مجھے عوان و  
 انصار نظر نہیں آ رہے تھے، ورنہ اگر لوگ یہی مدد پر کھراستہ ہوتے تو میں  
 بذو شش چنگ کرنے تھا۔)

میں نے اہل کوفہ کو بہت آزمایا، لیکن جو شرائیخی میں مبتلا ہو چکے ہیں وہ خیکھ راستے پڑھیں آ سکتے، ان میں شہ کوئی وفاداری ہے، شدہ اپنے قول و فعل کی ذمہ داری محسوس کرتے ہیں، بس اختلاف کرتے رہتے ہیں (باہن سے تو یہ کہتے ہیں کہ وہ دل سے ہمارے سامنے ہیں، لیکن حقیقت یہ ہے کہ وہ ہمارے خون کے پیاسے ہیں)

اموراً صعبيةً، وشدّاً أشدّ مرةً، وهي أسوأ البلاء  
خَرَاباً، وأهْلَهَا هُمُ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَلَّوا شَيْئاً  
(خبردار۔ بد کلامی نہ کرو، کیونکہ مجھے اس معاهدہ پر تم لوگوں نے ہی مجبور  
کیا ہے۔ تم لوگوں نے میرے پر بزرگوار کو قتل کیا، پھر مجھے خی کیا، میراں  
اسبابِ لوث لے گئے (اوہ میرے ساتھ بندیں غداری کی)۔  
اور مجھے جنگِ صفين کا حوالہ دو کیونکہ جنگِ صفين کے لئے جائے و  
وین و مذہب کی طرف توجہ (ہائی تھی (لیکن وہاں ہبہ دی نیت میں فتویٰ پیدا  
ہو گیا) اور اب دنیا تم پر سلط ہو گی ہے۔  
اضوس!۔ اے خارجی (ٹو صلنامہ کے سلسلہ میں مجھ سے بد کلامی کر رہا  
جبکہ صلح کے علاوہ کوئی چیز نہ تھا) میں نے اہل کوفہ کو ایک بیوی فا  
قوم پایا۔ ان سے آہو مندی کی امید کرنا بھی ذلت ہے، ان میں کوئی  
کسی کی رابطہ مانندے پر تیار نہیں ہے۔  
میرے والدِ ماجد کو ان لوگوں کی طرف سے بہت تکلیف پہنچی اور انہیں  
مشکلات کا سامنا کرنا پڑا، یہ سر زمین غفریب تباہی کا شکار ہوئی، کیونکہ  
یہاں سے باشدتے پر اگندی کا تختار ہیں، اور تجڑیوں میں بٹ کر رکھتے ہیں)



## ایک رحمی کی بیدکلامی

اگر یہ کہا جائے تو قطعاً میانگہ آتی نہیں ہو گی کہ:  
امیر المؤمنین، او حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام کو ان کے دو حکومت  
میں سب سے زیادہ ذہنی اذیت و تکلیف خوارج نے پہنچائی  
تکم پر جناب امیر کو ان ہی لوگوں نے مجبور کیا، اور پھر اس کے سلسلہ  
میں انہیں بذریعی بھی کی دو یہیں نہ روان ان ہی کی مجرمانہ کارروائیوں کی  
بناد پر دا قع ہوئی۔

حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام سے بے دفاعی میں ہی لوگ پیش پیش  
رہے، اور پھر معاهدہ صلح کے بعد بذریعی میں بھی سب سے نیاں نظر آئے  
چنانچہ حسیب ایک خابی نے آپ سے ناشائستہ ہو گی میں بات کی تو آپ  
نے فرمایا:

وَيَحْكُمُ إِلَيْهَا الْخَارِجِيُّ لَا تَعْنِتُنِي فِيَّاتُ الَّذِي أَهْوَيْنِي  
إِلَى هَذَا فَعَلْتُ قَدْكَمُ ابْيِي، وَطَعْنَكُمْ ابْيِي، وَنَهَيْتُكُمْ  
مَتَاعِي، وَأَنْكُمْ لَمَّا سِرْتُمُ الْمُصْفِينَ كَلَّمْتُكُمْ أَمَامَ  
دِيَنِكُمْ، وَقَدْ أَصْحَبْتُمُ الْيَوْمَ دِيَنَكُمْ أَمَامَ  
دِيَنَكُمْ وَيَعْلَمُ إِلَيْهَا الْخَارِجِيُّ !!! إِنِّي رَأَيْتُ أَهْلَ الْكُوْكَةَ  
قَوْمًا لَا يُؤْتَقُ جَهَنَّمُ، وَمَا اعْتَزَّ بِمِلْأِ الْأَهْمَنْ ذَلِّ، وَلِسَنَ  
أَحَدُ مِنْهُمْ يَرَا فِي رَأْيِ الْآخَرِ وَلَقَدْ لَقِيَ أَبِي مِنْهُمْ

مَالَكَ مَعَادِيَةً بَيْانَ صَفِيَّ بَاسَوْكَا أَشَدَّ  
 شَائِيَّةً وَلَا أَمْضَى عَزَمَيْهِ، وَلَكِنِي لَمْ يَرِي مَارَأَيْتُمْ،  
 وَمَا أَرَدْتُ بِمَا فَعَلْتُ إِلَّا حَقَنَ الدَّعَاءَ فَارَضُوا  
 بِعَقْنَاءِ اللَّهِ، وَسَلَمُوا لِأَمْرِهِ، وَلِزَمْوَابِيَّتِكُمْ وَامْسَكُوا.  
 حُمُّوكُ ہمارے چاہئے والے اور مخلص دوست دار ہو (تھیں اپنی طرح  
 ہم ہونا چاہیے کہ اگر دنیا داری میرے پیش نظر ہوتی اور حکومت کیلئے  
 کوشاں ہوتا تو اپنے مخالف کی تدبیروں کی کاٹ کرنا بھے اپنی طرح  
 کوئم تھا۔ لیکن میری رائے تمہاری رائے سے بکیر مختلف ہے، میں سے  
 سالمت سرفہرستی بقاء و سلامتی کی خاطر کی ہے لہذا خدا کے اس  
 سلسلہ پر راضی ہو، اپنے معاملات کو اسی کے سپرد کر دا در (سرست)  
 پنے گھروں میں گوشہ نشینی کی زندگی گزارو۔



ہوں اور ہمیں طرح، معادیہ کے دربار میں تم نے (چمار سخت کی حمایت  
 کرتے ہوئے) گفتگو کی ہے کہن چکا ہوں تکن (۸ سے بھر یہ بھی تو خور  
 کرو کر تمہارے جیسے خاص و بادفافکتے لوگ ہیں) تھے تو شرخ صہی  
 محبت رکھتا ہے زندگی رائے کی موافقت کرتے والا ہے۔

(جب میں نے دوستوں کی بے وفاگی اور ساتھیوں کی نافرمانی دیکھ لے  
 ہمیوراً صلحناامہ پر دستخط کئے، اس میں بھی تمہاری سلامتی ہی پیش نظر ہے۔  
 اور اللہ تعالیٰ ہی حالات کو جد لئے پر قادر ہے) کل یوم ۲۷ فی شان  
 ؤ

اسی طرح کچھ اور لوگوں نے شکوہ و شبہات کا اخبار کیا، تو آپ نے  
 فرمایا:-

إِنِّي خَشِيتُ أَنْ يَجْهَلَ الْمُسْلِمُونَ عَنْ وِجْهِ الْأَرْضِ

فَلَرَحْتُ أَنْ يَكُونَ لِلَّهِ دِينُ نَاعِ

(میں نے صلح کو ایسیی حالت میں کیا ہے جیسے حالات اتنے بخوبی  
 بخوبی چکتے کہ) مجھے اذیشہ پیدا ہو گیا تھا کہ (اگر اس وقت خوزینی ہوئی تو  
 دنیا سے اسلام اور مسلمانوں کا خاتمہ ہو جائے گا۔.....

ایک اور گروہ نے آپ سے شکوہ کیا کہ چونکہ ۷۷ من نے جن شرط کے  
 پورا کرنے کا وعدہ کیا تھا، انھیں پورا نہیں کر دا سمجھا، اس لئے آپ بھی سعادت  
 کو کا عدم قرار دے دیں۔ تو آپ نے فرمایا:-

أَنْتُمْ شَيْعَتِنَا وَأَهْلَ مَوْدَتَنَا لَوْكَنْتُ بِالْحَزْمِ فِي  
 أَمْرِ الدِّينِ أَعْمَلَ وَلَسْلَطَاهُنَا أَرْكَفْنَا وَأَقْصَبْنَا

الْحَسَنِ بْنِ سَيِّدَةِ النَّبَّاءِ لِطَبِيلِ اللَّهِ عَمَرَهُ فِي غِيَّبَتِهِ  
شَمْ يَنْتَرُهُ بِقَدْرِيَّتِهِ فِي صُورَقِ شَابِ دُونَ الْكَرْبَلَى  
سَنَةٌ، ذَلِكَ لِي عِلْمٌ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ، قَدْنَى  
أَفْوَسٌ؛ تَمَّ لَوْكَ حَقِيقَتَ حَالٍ سَيِّءٍ بِنَجْرُونَهُ، بِهَذَا مِنْ نَّيْنَ جَوَ  
أَقْدَامَ كَيَا هَيْ، اسْمِنْ دِنِيَا بِهِرَكَ اهْلَ اِيَّانَ كَيْ بِهِرَى (كَارَانِ) پُوشِيدَهُ.  
كِيَا تَمَّ لَوْكُونَ كُويَّيْ بَاتَ مَعْلُومَ نَهِيَّنَ هَيْ، كَمِنْ تَمَهَارَا اِمامَ هَوْلَنَ تَمَبَّهَ  
مِيرَلَهَامَتَ فَرِزَنَجَ اَوْ حَفَرَتَ دُولَنَ خَدَاصَلَى اللَّهِ عَلِيَّهُ وَآلِهِ وَسَلَمَ كَهَشَادَگَرَانِي  
كَهَ مَطَابِقَ مِنْ جَوَانِنَ جَنَتَ كَامَرَهُوْلَنَ؛ سَيْنَهُ جَهَا، بَيْهُ شَكَ  
اِيَّاهِي هَيْ.

تَوَآپَتَ اِرْثَادَ فَرِمَايَا: كِيَا تَمَّ لَوْكُونَ كَوَاسِ بَدَتَ كَيْ بَنْتَهِيَنَ هَيْ، كَهَ  
(جَبَ حَضَرَتْ مُوسَى اَوْ حَفَرَتْ خَضَرَ رَوَانَهَ بَرَسَتَهَ تَكَهَ اَوْ رَاسَتَهِنَ)، جَنَابَ خَفَرَ  
نَيْ كَهَشِيَّنَ مِنْ سَوَارَخَ كَوَدَيَا— لَوْكَ كَوْقَلَ كَوَدَيَا— اَوْ دَرَگَرَقَيَّهُنَ دِلِيَارَ كَوَ  
سَيْدَهَا كَوَدَيَا جِيَسَ كَأَفْصِيلَيَّ ذَكَرَ قَرَآنَ جَمِيدَهُنَ مِنْ بَوْجَوَهَهُ، تَوْ جَنَابَ مُوسَى  
نَيْ ظَاهِرِيَّ حَالَاتَ كَهَ مَطَابِقَ جَنَابَ خَفَرَ كَهَ اَقْدَامَاتَ پَرَ اِعْتَرَاضَ  
كِيَا تَهَا، كَيْ نَكَانَ كَاهُونَ كَيْ حَكَمَتْ پُوشِيدَهُهَيَّ، لِيَكَنَ خَدَادِنَرَ عَالَمَانَ اَقْدَامَاتَ  
مِنْ هَيَّهِيَّهُنَ مَصْلَحَتَوْنَ سَيِّهِيَّ طَرَحَ بَانْجِرَهَقَادَهَارَكَهَنَيَّ جَنَابَ مُوسَى نَيْ  
ظَاهِرِيَّ حَالَاتَ كَهَ مَطَابِقَ اِعْتَرَاضَ كَيَا، اَوْ حَدَادِنَرَ عَالَمَنَ نَيْ دُورَهِ  
شَاتَجَ كَيْ بَنَادَ پَرَانَ اَقْدَامَاتَ كَوَدَرَسَتَ اَوْ صَمِيمَ قَرَارَهُوْلَنَ— اَسِيَ طَرَحَ بَرَرَ  
اَقْدَامَ صَلَعَ پَرَ ظَاهِرَهِنَ نَكَاهِنَ مَعْرَضَهُنَ لِيَكَنَ خَدَابِهِرَ جَهَا تَاهَيَهَ كَهَ اَكِيمَ  
لَوْرِي اِمَتَ كَيْ بِهِرَى (كَارَانِ) پُوشِيدَهُهَيَّ،  
اَوْ تَمَّ لَوْكُونَ پَرَسَيَّ بَاتَ بَهِيَّهُنَهِيَّنَ هَيْ، كَمَ (الْبَهِيَّةَ) پُخَيَّرَهُنَ مِنْ سَيِّهِيَّهُنَ

## صَلَعَ مِنْ تَمَهَارِي بِهِرَى

جَبَ كَچَوْ لَوْكُونَ نَيْ، مَعَاهِهِ صَلَعَ كَهَ بَارَسَهَ مِنْ بِرَمَلَا اَپَنِي تَارَافِسَگَى كَا  
اَنْلَهَارَ كَرَنَا شَرُوعَ كَيَا، تَوَامَمَ طَبِيلَ السَّلَامَ نَيْ اَيْكَ خَبِيَّهُ دِيَارِ حِسَنَ مِنْ حَكَدَهُ  
شَانَهَيَّ پَرَ دَرَگَارَ كَهَ بَعْدَ اَسْرَمَايَا :

وَيَعْكُمْ مَا تَدْرُونَ مَا عَمِلْتُ، وَاللَّهُ الَّذِي عَلِمَتْ  
غَيْرَ لِشَيْعِيِّي مَا كَلَّعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ أَوْ غَرَبَيَّ  
الْأَسْعَالَمُونُ: أَنِّي أَمَامَكُمْ، وَمَفْتَرُ مِنَ الظَّاهِرَةِ  
عَلَيْكُمْ وَأَحَدُ سَيِّدِيِّي شَبَابِيِّ اَهْلَ الْجَنَّةِ، يَنْتَهِ  
مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ؟  
قَالُوا: بَلَى. قَالَ: أَمَا عَلِمْتُ أَنَّ الْخَفَرَ مَا خَرَقَ  
السَّفِينَةَ وَاقَامَ الْجَهَادَ، وَقَتَلَ الْفَلَوْمَ، كَانَ ذَالِكَ  
مُخْطَلَ الْمُوْسَى بْنَ عَمَرَانَ إِذْ خَفَقَ عَلَيْهِ وَجِهَ الْحَكْمَةِ  
فِي ذَالِكَ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى فَكَرَهَ حِكْمَةَ وَصَوَابَاهَا!  
أَمَا عَلِمْتُ أَنَّهُ مَا مِنْ اَحَدٍ إِلَّا وَلِيقَعُ فِي عَنْقِهِ  
بَعْدَهُ لَطَاغِيَّةَ زَهَانَهُ إِلَّا الْقَائِمَ النَّبِيِّ يَصْلِي خَلْفَهُ  
رَحْمَ اللَّهِ عَيْسَى بْنَ مُرَيْمَ؟ فَلَمَّا أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَخْنَى  
وَكَادَتَهُ وَلِيَقْبَلَ شَخْصَهُ، لَئَلَّا وَكَوْنَ لَأَحَدٍ فِي  
عَنْقِهِ بَعْدَهُ، اَذَا خَرَجَ ذَالِكَ الْتَّاسِعَ مِنْ وَلَدِ أَنْجَى:

خود ہی فرمائچکے ہیں چنانچہ) آپ نے خوب میں یہ منتظر دیکھا تھا کہ۔  
بُنِیٰ اُمیَّةٰ آپ کے مبڑ پر... نظر آ رہے ہیں۔ یہ منتظر اسی قبیح تھا کہ آپ  
کو بہت رجُع پہنچا، چنانچہ سورہ انا عطیٰنَا الکوثر..... کے ساتھ  
سورہ انا النَّازِلَةُ فِي سِلَةِ الْقَدْرِ بھی نازل ہوئی اور یہ میر کو خبر دی گئی کہ  
ہم نے جو آپ کو شفیع مر عطا کیے وہ ایک شب ان ہزار مہینوں سے  
افضل ہے جن میں بُنِیٰ اُمیَّةٰ کی حکومت قائم رہے گی۔



ہر ایک کو اپنے اپنے زمانے کے سرکش حکمرانوں کے ذمہ میں مجبوری کی نذرگی  
گذاری ہے۔ مثلاً قائم آل محمدؐ کے جن کے تبلور کے موقع پر حضرت صیٰعیٰ  
آن کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ آن کی ولادت کو جی خدا نبڑے عالمِ عجیب  
رکھنے کا اور ولادت کے بعد ان کی نذرگی بھی پروردہ خیب میں گذرے گی۔  
تاکہ وہ ظالم و جاہر حکمرانوں کے سلطے سے آزاد رہیں، وہ میرے بھائی حسین  
کی سل میں نویں امام ہوں گے، خدا و بزر عالم انہیں طولانی نذرگی عطا  
فرمائے گا، پھر اسی قدرت سے ان کو دنیا میں اس طرح ظاہر کرے گا کہ  
وہ دیکھنے میں چالیس سال سے کم کے جوان نظر آ رہے ہے ہوں گے۔  
یہ سب کچھ اس لئے ہے تاکہ لوگوں کو پتہ چل جائے کہ خدا و بزر عالم ہر  
شے پر پوری قدرت رکھتا ہے۔

## 6

ایک اور شخص نے مسلمان امام پر تقدیر شروع کی تو امام علیہ السلام نے فرمایا:  
کَلَّا تُؤْتِنِي رَحْمَةَ اللَّهِ، فِإِنَّ الْبَنِيَّ حَمَلُوا اللَّهَ عَلَيْهِ وَالْمَلَائِكَةِ  
وَسَلَّمَ أَرْبِي بِحِصْبِيَّهِ حَلِي مُتَبَرِّقَةَ فِرَّاكَ، فَنَزَّلَتْ،  
«إِنَّا عَطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ» يَامَّحْمَدٌ۔ یعنی نہ رأی فِي  
الْجَنَّةِ۔ وَنَزَّلَتْ «إِنَّا نَزَّلْنَاكَ فِي لِسْلِلَةِ الْقَدَرِ، وَمَا  
أَوْرَاكَ مَالِلَلَةِ الْقَدَرِ لِسْلِلَةِ الْقَدَرِ خَيْرٌ مِنْ الْفَتَّىِّ  
يُمْلِكُهُ بِعِدَّكَ بِنِوَامِيَّهِ يَامَّحْمَدٌ۔

دھبت پروردگار تم لوگوں کے شامل حال رہے، اپنی زبان کو  
قابل میں رکھو، اور) نامناسب الفاظ اسamt استعمال کرو۔  
سیکونکہ آج جو کچھ نظر آ رہا ہے اس کی پیشین گوئی حضرت مسیح خدا

حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نواسہ ہر تو میرے بھائی حسین اور میرے علاوہ تمہیں کوئی (قیس اشخاص) نہیں مل سکتا۔

اور تم لوگ یہ بات سبیل یقینی طور پر جانتے ہو کہ خداوند عالم نے ہائے نما حضرت رسول خدا کے ذریعے تمہیں ہدایت عطا کی گئی ہیں سے تمہیں بیانات وی جہالت سے نکال کر اعلیٰ مراتب تک پہنچایا، تمہاری ذلت کا خاتمہ کر کے عزت و تبر و سے نوازا، اور تمہاری پھوپھوی سی (کمزور) جماعت کو (طاقدور) شکرِ جبار میں تبدیل کر دیا۔

(آن ہی رسول مقبول کا یہ نوامت تم سے مخاطب ہے اس وقت معاشر محمد سے یہ راحی چھیننا چاہ رہا ہے اور یہ صرف تم لوگوں کو خوبی کے بچانے کے لئے اور امانت مسئلہ کی فلاح دہبیوں کی خاطرا پنے حق سے دست بارہ ہو رہا ہوں۔

تم لوگوں کو اپنادہ عہد و نیاں یاد ہو گا جو تم نے بیعت کے وقت مجبوسے کیا تھا کہ جس سے میں صلح کروں، اس سے تم بھی صلح کر دو گے۔ تو اب جبکہ (حالات کے تحت) میں نے صلح نامہ کو قبول کر لیا ہے، تو تمہیں بھی اس کو تسلیم کر لینا چاہیے۔

میرا یہ اقدام اس لئے بھی ہے کہ اتمامِ حقت ہو جائے۔ اور تم لوگوں کے لئے یہ ایک آدماش اور مقرہ وقت کی مہلت ہے۔



## میں صرف قومی مقاومت کی خاطر دستبردار ہوا ہوں!

حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام نے معاشرہ صلح سے قبل، شین سے بہت سی شرطیں منوائیں اور متعدد امور کی پابندی کا تھی و صدرہ لیا۔ خاص طور سے یہ وعدہ کہ: ... وہ کتاب خدا اور سنت رسول پر عمل کر لے گا۔ پھر صلح نامہ قبول فرمائے گوں سے خطاب کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ لَوْ طَلَبْتُمْ مَا بَيْنَ جَابَلَقَادِيْجَا بَلْ سَا رِجَالًا جَدِدَهُ رَسُولُ اللَّهِ، مَا وَجَدْتُمْهُ غَيْرِيْ وَغَيْرِيْ أَخْيَرِ الْحَسَيْنِ، وَقَدْ عَلِمْتُمْ: أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُدَاكُمْ بِجَدِيْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ فَاتَّقُدَّمْ كُمْ بِهِ مِنَ الْفَلَوَلَةِ، وَرَفَعَكُمْ بِهِ مِنَ الْجَبَالَةِ وَأَعْزَمْ كُمْ بِهِ لِعَدَ الدَّلَلَةِ، وَكَثُرَ كُمْ بِهِ لِعَدَ الْقَلَلَةِ، وَإِنْ مَعَاوِيَةَ فَارَّ عَنِيْ حَقَّا هُوَلِيْ، فَسْتَرَكَتَهُ رَصْلَحُ الْأَمَمَةِ، وَحَقَنَ وَمَابِهَا، وَقَدْ بَايْعَتْمَوْنِي عَلَى أَنْ لَسَالْمَوَامِنَ سَالَمَتْ، وَقَدْ رَأَيْتَ أَنَّ أَسَالَمَهُ وَلَنْ يَكُونَ مَا صنَعْتُ حَجَّةَ عَلَى مَنْ كَانَ يَتَمَشَّى هَذَا الْأَمْرُ وَإِنْ ادْرِي لِعَلَهُ فَمَنْهُ لَكُمْ وَمَنَّا إِلَى حِينَ اسْ لَوْگُو! اگر تم مشرق سے مغرب تک کوئی ایسی بستی تلاش کر دبو

رَبَّ اللَّهِ عَلَيْنَا حَقَّنَا فِيْ عَافِيَةِ قَبْلِنَا وَسَأَلَنَا اللَّهُ الْعَوْنَ عَلَىْ  
أَمْرِهِ، وَانْصَرَفَهُ عَنْ تَارِيَخِنَا، وَسَأَلَنَا اللَّهُ أَنْ يُبَارِكَ فِيْ  
صَرْفِهِ عَنَّا فَلَيْكُنْ كُلُّ رَجُلٍ مِنْكُمْ حَسَانَنَ أَحْلَاسَ  
بَيْتِهِ، مَا دَامَ مَعَاوِيَةَ حَيَا، فَانْبَيَّلَكَ وَعَنْ دَانِتَمْ احْيَاءَ  
سَأَلَنَا اللَّهُ الْعَزِيْمَيَهُ عَلَىْ رِشْدِنَا، وَالْمَعْوَنَهُ عَلَىْ أَمْرِنَا،  
وَانْ لَا يَكُلُّنَا إِلَىْ اَنْفُسِنَا "فَانْتَ اللَّهُ مَعَ الذِيْنَ اَتَقْوَا  
وَالَّذِيْنَ هُمْ مُحْسِنُونَ"

(اے سلیمان) اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ تم ہمارے چاہئے  
و ائے ہو، ہم سے بحث کرتے ہو۔ میں تمہارے غلوص، و فاداری اور  
صبر و استقامت سے باخبر ہوں، اور جو کچھ تم نے اس وقت اپنی تقریب  
میں کہا اس کو بھی سمجھتا ہوں۔ (لیکن اس بات کو یاد رکھو کہ) اگر دنیا داری  
میرے پیش نظر ہوئی یا حصول دنیا کو اپنا مقصد اور نصب العین بناتا (اوہ  
اگر خدا خواستہ میرا یہ من ہو تاکہ چاہے کچھ ہو جائے دنیادی جاہ و شم فرو  
بجھے حاصل رہے) تو اس کی تدبیر میں میرا خالق مجھنے سے آگے نہیں بڑھ  
سکتا تھا نہ میری فکر دو اس کا مقابلہ کر سکتا تھا۔ اور سچھ صورت حال وہ  
نہیں جو اس وقت نہیں نظر آرہی ہے۔

لیکن خدا شاہد ہے، اور تم لوگوں کو بھی اس امر میں گواہ بنا تاہم  
کہ جو صورت حال اس وقت نہیں نظر آرہی ہے (کہ میں حکومت کے دستبردار  
ہو کر گوششین ہو گیا ہوں) یہ صرف تمہاری سلامتی کی خاطر اور تمہارے  
یا ہمی امور کی اصلاح کے لئے ہے۔  
لہذا تم لوگ اللہ کی راہ میں تقویٰ اختیار کر د، اس کے فیصلوں پر

## قوم و ملک کا امتحان

الاماتہ والیاست جلد ملک پر این قیتبہ کی بیوایت ہے کہ جس وقت ملک نہ  
پر دستخط ہوئے اس وقت سلیمان بن موسی خواری مدینہ میں سے، مصالحت کی  
خبر سن کر مدینہ منورہ پہنچے، امام علیہ السلام کی خدمت میں عاضر ہو کر تندیز لہیں  
اس بعابرہ پتقتیکی اور عرض کیا کہ: چون خوف طلاقی سے معاشرہ کی خلاف ہے  
سر درع کردی ہے، اس لئے آپ پر کسی باب اس کی پابندی مقرری نہ رہی۔  
ہنہذا ہیں حکم دیجئے کہ ہم جیلی الاعلان اس کی خالفت کوئی اقدامات غایر  
کو امیر شام کے خلاف کہو کریں۔ یعنی کرامات نے فرمایا:  
أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّكُمْ شَيْعَتُنَا وَأَهْلَ مَوْتَنَا، وَمَنْ تَعْرَفَهُ  
بِالنِّصِيْحَةِ وَالصِّحِّةِ وَالْاسْتَقَامَةِ لَنَا، وَقَدْ قَبِّلَتْ مَا  
ذَكَرْتُمْ وَلَوْكَنْتْ بِالْحَزْمِ فِيْ أَمْرِ الدُّنْيَا، وَلَدَنْيَا أَعْمَلْ  
وَالْأَصْبَابَ، مَا كَانَ مَعَاوِيَةَ بِابْنِسِ مَنْتِيْ بِأَسَا وَأَشَدْ شِكْمَةَ  
وَلَكَانَ رَأْيِيْ غَيْرَ مَارَأَيْتُمْ، وَلَكَنْتِ اشْهَدُ اللَّهَ دَائِيَّا لَكُمْ أَفِيْ  
لَمْ أَرْدِ بِمَا رَأَيْتُمْ، الْأَحْقَنْ وَمَا لَكُمْ وَأَصْلَوْحَ ذَلِكَ بِنِيْكُمْ  
فَالْقَوْا اللَّهُ، وَارْضُوا بِعَصْنَاءِ اللَّهِ، وَسَلَّمُوا الْأَمْرُ اللَّهِ  
وَالْزَمْوَارِيْسِيْكُمْ، وَكَفُوا أَيْدِيْكُمْ، حَتَّىْ يَسْتَرِيْحَ بَرَّ  
أَوْ لَيْسْتَرَّا مِنْ فَاجِرِمَعَ أَنَّ ابِيْ کَانَ يَحْدُثُثِيْ: أَنْ مَعَاوِيَةَ  
مِيلِيَ الْأَمْرَ، فَوَاللَّهِ لَوْ مَرَنَ الْمِلْيَهُ بِالْجَبَلِ وَالشَّجَرِ مَا  
شَكَّلَتْ اَنَّهُ سَيْطَرَ، إِنَّ اللَّهَ لَا مَعْقَبَ لِحَكْمِهِ وَلَا رَأْدَ  
لِقَضَائِهِ وَلَا مَاقُولَكَ: يَا مُذْلُلَ الْمُؤْمِنِ فَوَاللَّهِ لَأَنَّ  
تَذَلَّوْا وَتَعَافُوا، أَحَبُّ الَّذِيْ مِنْ أَنْ تَعْزِيْ وَأَلْقَلُوا فَإِنَّ

پر راضی رہیں گے اور اس سے برکت (ورحمت) کی دعا کرستے رہیں گے۔ اب (جیسا کہ ہم نے ملکناامہ پر تخطی کر دیئے ہیں) تم سب لوگوں پر فرض ہے کہ جب تک معادیہ زندہ ہے، گوشہ نشینی اختیار کئے رہو (کیونکہ یہ معاهدہ اُس کی زندگی تک ہی محدود ہے) اگر اس کے دنیا سے جانے تک ہم اور تم زندہ رہے اور معاهدہ کے مطابق ہمیں حکومت والپس مل گئی) تو خدا سے دعا کریں گے کہ وہ عزیمت عطا کرے اس معاملہ میں ہماری معاونت فرمائے اور اپنی مدد سے ہمیں محروم نہ کرے بیشک خدا اُن لوگوں کے ساتھ ہے جو تقویٰ اختیار کریں اور ہُر سُنِ سلوک کو اپنائیں۔



راضی رہو، اپنے معاملات اُسی کے سپرد کر دو، (سہروست اپنے اپنے گھروں میں رہو، اور گوشہ نشینی اختیار کئے رہو۔ یہاں تک کہ تک لیں اپنی تھکن ایسا کہ تازہ دم بھو) لیں یا یہ کہ پُرے حاکموں سے چکارہ نیبی ہو جائے اور اسی کے ساتھ یہ بات تجھی (ذہن نشین کرو) کمیرے والد بزرگوار امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام نے پیشیں گوئی فرمائی تھی کہ :

”معادیہ کی حکومت قائم ہو جائے گی“  
(اے سلیمان!۔ یاد رکو کو کمیرے پر بزرگوار جو کچھ فرمایا تھا، وہ ہر دن پورا ہونے والا تھا اس نئے اگر ہم ذینا کے چیزیں پیسے اس سے برس ریکارہ ہوتے تب یہی اس کی حکومت قائم ہو کر رہتی، کیونکہ خدا کا فیصلہ تھی ہے اور قضا و قدر کو کوئی نہیں میال سکتا۔

(اے سلیمان)

تم لوگوں کا موجودہ حالت میں۔ جسے تم غیر ابر و مذہب کہہ رہے ہو۔ نہذہ مسلمت باقی رہنا ہی امیرے زدیک اپنی دیوبندیہ ہے (کیونکہ اس کی مصلحت کو میں تم سے بہتر کہ رہوں) اور تم سب لوگوں کا قتل کر دیا جانا۔ جسے تم ابر و مذہب نہ کچھ رہے ہو۔ مجھے گوارہ نہیں (کیونکہ جان کی بازی لگاتا اس وقت صحنِ ہبیب کسی دامنِ نتیجہ کی امید ہو)

(ہم بہتراللہ کے فیصلوں کے آگے سرتسلیم خم کئے ہوئے ہیں)  
اگر امن و عافیت کے ساتھ خدا کی طرف سے ہمیں ہمارا حق مل کیا تو ہم اسے قبول کریں گے اور خدا سے دعا کریں گے کہ اس میں ہماری مدد کرے۔ لیکن اگر اس نے کسی اور کے حق میں فیصلہ کر دیا تو بھی ہم اس کے حکم

لَمْ يُجِبْ أَنْ يَسْنَدَ رَأْيِ فَهَا مَيْتَهُ مِنْ مَهَارَنَهُ أُوْحَارَنَهُ  
وَإِنْ كَانَ وَجْهَ الْحِكْمَهِ فِيمَا أَنْتَهُ مُلْتَبِسًا، الْأُولَئِي  
الْمُخْضَرُ لِمَا خَرَقَ السَّفِينَهُ، وَقَتْلُ الْغَلَوْمَ رَاقِمَ الْجَدَارَ  
سَخْطَ مُوسَى فَعَلَهُ لَا شَيْءٌ وَجْهَ الْحِكْمَهِ عَلَيْهِ، حَتَّى  
أَخْبَرَهُ فَرَضَيْ، هَكَذَا أَنَا سَخْطَتُمْ عَلَىْ جَهَنَّمَ وَجَهَ  
الْحِكْمَهِ فِيهِ، وَلَوْلَا مَا إِيْتَيْتُ مَلَاقِتَكُمْ مِنْ شَيْعَتْنَا عَلَىْ  
وَجْهِهِ الْأَرْضَنَ أَحَدٌ إِلَّا فَلَمْ.

اَسَے اَبُو سَعِيدٍ بْنِ يَحْيَى مِنْ جَبَّاتَ خَدَانَهِيْنَ ہُوْں۔؟۔ کِیا اپنے پُرِیزِ رَجَلَا  
کے بَعْدِ مِنْ لَوْگُوں کَا اَمَامٌ نَہِيْنَ ہُوْں؟

اَنْہوْنَ نَے جَوابٍ دِيَا کَہ: بَشِّكِ اَسِيَا ہِیْ ہے۔

اَسَے نَے فَرِمَا يَا کَہ: کِیا مِيرَے بَھَانِ حَسَنَ، اُوْرِمِيرَے بَارَے  
مِنْ پِيَغْبَرِ اَسَلامَ نَے يَهِ اِرشَادٌ نَہِيْنَ فَرِمَا يَا ہے کَہ حَسَنٌ وَحَسَنَ دُونُوْنَ  
اَمَامٌ ہُيْنَ، چَاهِيْ اَقْدَامٌ کرِيْنَ یَا لَكُوْشَ نَشِيْنَ ہُوْکِسِ بِيَجْهَبَا ہِيْنَ؟۔؟

اَنْہوْنَ نَے کَہَا: بَشِّكِ اَسِيَا ہِیْ ہے۔

سَهْرِ اَمَامٌ نَے فَرِمَا يَا کَہ: یَا دِرِکْهُوا گُرْمِيْنَ کَھَارَوْنَ تَوْجِيْ اَمَامٌ ہُوْں  
اوْرِ بِيَجْهَجَافُسِ تَوْجِيْ اَمَامٌ ہُوْں (عِيْنِي اَقْدَامٌ کرُوْنَ یَا لَكُوْشَ نَشِيْنَ اَخْتِيَار  
کرُوْنَ، دُونُوْنَ صُورَتُوْنَ مِنْ اَمَامٌ ہُوْں اوْرَ اَمَتَ پِيَرِي اَطَاعَتْ فَرَضَهُ  
اَسَے اَبُو سَعِيدٍ بْنِ طَرْحِ حَدِيْبِيْهِ کَہْ مَقَامٌ پِرْ حَضَرَتْ رَسُولُ خَدَانَهُ  
بَنِ ضَرَهَ بَنِ اَشْجَعَ اوْرَ اَبْلِي مَكْرَهَ سَلَعَ کَرْلَهَ تَقْهِي اوْرِ (مَدِيْنَه)، وَالِّيْسَ آگَهَ نَتَهَ  
اَسِي طَرَحَ مِنْ اَمِيرِ شَامَ سَلَعَ مَصَلَحَتَ کَرْهِي (اوْرِ مَدِيْنَه وَالِّيْسَ آگَهَ)

۔۔۔

## لَوْگُوْنَ پِرِ اَمَامٌ کَیِ اَطَاعَتْ هَرِ صُورَتِ مِنْ فَرَضَهُ

جَبْ سَاتِھِيْوُنَ کَیِ بَیْهِ وَفَانِیِ کَیِ دَجِيْسَنْ جَعْبِيِ عَلَيْهِ اَسَلامَ نَے  
مُجَوْرَ اَصْلَعَ کَامِعَلَهُ دِكَیْا، تَوْبِيْتَ سَے لَوْگُوْنَ نَے آپَ کَے اَسْ تَعْلِمَهِ پِر  
تَقْيِيْدَ کَیِ، جِنْ مِنْ اَبُو سَعِيدِ الْعَقِيمَهُ مِنْ شَامِ سَقَهَ جَنْهُوْنَ نَے اَمَامٌ عَلَيْهِ اَسَلامَ  
سَے بَھَمَا کَہْ جَبْ آپَ "حَقٌّ" پِرْ ہُنِ، تو آپَ نَے يَرِعَاهُوْهُ کِیْوُں کِیْا۔؟

جَبْ اَنْہوْنَ نَے اَسْ فَتَمَ کَے اَعْتَرَاضَاتَ کَئَنْ اَدَمَمَثَ کَسْجَهَانَے  
کَے باَوِجَدِ باَرَشَنَهُ آتَے تو آپَ نَے اَرْشَادَ فِرَمَا يَا:

يَا اَبَا سَعِيدٍ بْنِ اَسْتَ حَجَّةَ اللَّهِ تَعَالَى ذَكْرَهُ عَلَى  
خَلْقِهِ وَامَامًا عَلَيْهِمْ بَعْدَ اَبِي؟، قَالَ: بِلِي۔ قَالَ: اَسْتَ الذِّي قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ  
لِي وَلَلَّا خِيْ "الْحَسَنُ وَالْحَسَنَيْنُ اِمَامَانِ اِنْ قَامَوْا اِن  
قَعْدَا"؟، قَالَ بِلِي!، قَالَ: فَأَنَا اِنْ اَنْ اِمَامٌ بِوَقْتِهِ وَلَا  
اِمَامٌ اِذَا قَعَدَتْ. يَا اَبَا سَعِيدٍ عَلَيْهِ مَصَاحِحَتِي مَعَاوِيَه  
عَلَهُ مَصَاحِحَهِ رَسُولُ اللَّهِ لِبَنِ فَضْرَهَ، وَبَنِ اَشْجَعَ،  
وَلَا هُلِيْ مَلَكَهُ، حِينَ الْنَّصْرَتِ مِنْ الْحَدِيْبِيَهُ، اَوْ لِيْشَهُ  
كَفَرَ بِالْتَّنْزِيلِ وَمَعَاوِيَهِ وَاصْحَابَهِ كَفَارَ بِالْتَّاوِيلِ  
يَا اَبَا سَعِيدٍ! اِذَا كَنْتَ اِمَامًا مِنْ قِبَلِ اللَّهِ تَعَالَى ذَكْرَهُ

## حضرت اکرم کی پیشین گوئی

سفیان بن ابی سیلی نے جب معادہ صلح پر اپنی عداضیگی کا اظہار کیا تو امام نے فرمایا:

یا سفیان! إِنَّ أَهْلَ بَيْتٍ أَزْعَلْنَا الْحَقَّ تَمَكَّنَّا بِهِ  
وَإِنِّي سَمِعْتُ عَلَيْهِ يَقُولُ: سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «لَا تَذَهَّبُ الْأَيَامُ  
وَاللَّيَالِي حَتَّى يَجْتَمِعَ أَمْرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ»، عَلَى رِجْلِ  
وَاسِعِ السَّرْمِ، ضَخْمِ الْبَلْعُومِ، يَأْكُلُ وَلَا يُشْبِعُ، لَا يَنْظَرُ  
اللَّهَ إِلَيْهِ، وَلَا يَمْوِيْتُ حَتَّى لَا يَكُونَ لَهُ فِي السَّمَاءِ  
عَذْرٌ كَلِّ الْأَرْضِ نَاصِرٌ، وَإِنَّهُ لِمَعَاوِيَةٌ، وَإِنِّي عَرَّتُ  
أَنَّ اللَّهَ بِالْعَلْمِ أَمْرُهُ

اے سفیان! (چاہو جو شد و خوش بہت و کھاف) ہم الہبیت پیغمبر، صرف حق  
کا اتباع کرتے ہیں (اگر حق کا مطالیبہ ہو کہ جنگ کی جائے تو جنگ کرتے ہیں،  
اور اگر حق کا مطالیبہ ہو کہ صلح کی جائے تو ہم صلح کی راہ اختیار کرتے ہیں)

مجھے میرے پدربزرگوار نے بتایا تھا کہ:

حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے یہ پیشین گوئی فرمائی  
ہے کہ:

”زیادہ دن نہیں گز ری کہ اس حکومت پر قوم کا ایک گردن  
کیا نت“ مسلط ہو جائے گا، جو (مسلسل) کھائے گا مگر اس کا پیٹ

پیغمبر نے جن لوگوں سے صلح کی وہ نزدیک مسکران کے منکر تھے اور میں نے  
جس سے صلح کی وہ تادیل کے منکر ہیں۔

اور جنہیں اونہاں عالم نے مجھے امام بنا کیا ہے تو چاہئے میں جنگ کو اپنی  
کروں یا صلح کو، اور اگرچہ لوگوں کو اس اقدام کی صلح معلوم نہ ہو لیکن آپس  
اعتراف نہ کرنا چاہئے۔

کیا یہ حقیقت نہیں ہے کہ جناب خضرانے کشی میں سوران کیا  
لڑکے کو قتل کیا، اور دیوار کو سیدھا کیا تو چونکہ ان کا اہل کی مصلحت  
نمایاں نہیں تھیں اس لئے حضرت موسیٰ نے اعتراف کر دیا لیکن جب  
(عکسِ خدا) جناب خضرانے کی حقیقتِ حال سے باخبر کیا تو وہ مطمئن  
ہو گئے۔ اسی طرح میرے اقدام صلح پر تم لوگ صرف اس بناء پر متعارض  
ہو کر تھیں اس کی مصلحت معلوم نہیں ہے جبکہ حقیقت یہ ہے کہ اگر میں صلح  
کرتا تو (ایسی شدید خوزی زی ہوتی کہ پوئے کھڑے ارض پر ایک بھی صاریحان  
زندہ نہ بھپتا۔



وَقُنْ دَمَاءَ أَخْرِكُمْ، فَيَلُوْ فَاعْنَدُكُمْ قَدِيلُ حَدِيشَا  
أَحْنَ الْبَلَاءَ، أَنْ شَكْرَتُمْ أَوْكَرْتُمْ، إِيمَنَ النَّاسِ؛  
إِنْ رَبُّ عَلَيْكُمْ أَعْلَمُ بِعِلْمٍ يَعْنِي قَبْضَتُهُ إِلَيْهِ وَلَقَدْ  
أَخْفَسَهُ بِفَضْلِ لَمْ تَعْرِهَا بِمُثْلِهِ، وَلَمْ يَجِدَا مُثْلَ  
سَالِفَتِهِ، فَهِيَمَاتُ هِيَمَاتٍ، طَالَ مَا قَلِيلُمُ لَهُ الْأَوْرَةُ  
حَتَّى أَعْلَدَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ، وَهُوَ مَا حِبَّكُمْ، وَعَدَكُمْ  
فِي بَدْرٍ وَأَخْرَاهَا، جَرَّ عَكْمَرْ نَقَادُ سَقَاكُمْ عَلَقَا، وَ  
أَذْلَّ رَقَابَكُمْ، وَأَشْرَقَكُمْ بِرَيْقَكُمْ، فَلَسْتُمْ بِمَلُومِينَ  
عَلَى بُغْضِيَهِ.

وَإِيمَنَ اللَّهُ لَا تَرَى أَصَمَّ مَجْهُونَ حَبِيَا، مَا كَانَتْ سَادِتُهُمْ  
وَقَادَتْهُمْ فِي بُجُونَيَّةِ، وَلَقَدْ وَجَهَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ فَتَنَّةَ  
لَنْ تَصْدَدُ وَعَنْهَا حَتَّى تَسْلُكُوا، لَطَاعَتُكُمْ طَوَاعِيْكُمْ  
وَالضَّوَائِكُمُ الْمُشَيَّا طَيْنِكُمْ، فَتَنَّدَ اللَّهُ احْتَبَ مَا  
مَفَعَى وَمَا يَسْتَنْدُ مِنْ سُوْرَةِ غَيْبِكُمْ، وَجَفَ خَلَمِكُمْ،  
يَا أَهْلَ الْكُوفَةِ لَقَدْ فَلَّ قَنْكُمْ بِالْأَمْسِ سَمِّمَ مِنْ  
مِنْ رَأْمِيَ اللَّهِ، مَهَابِتُ عَوَادَ، أَوْ اللَّهُ، فَكَالَّا عَلَى فَجَارَ  
قَرِيشٍ، لَمْ يَلِلَّ، أَخْدَأَ بَحْنَلَجُورَهَا، جَاعِشَ عَلَى الْفَاسِيَّهَا،  
لَيَسْ بِالْمَلُومَةِ فَأَمِرَ اللَّهُ، وَلَا بِالسُّرْقَةِ تَمَالَ اللَّهُ  
وَلَا بِالْفَرُوقَيَّةِ فَخَرَبَ أَعْدَاءَ اللَّهِ، أَعْطَى الْحَكَّابَ  
خَوَافِهِ وَعَزَائِيْتَهُ، دُعَاهَا فَاجْأَبَهُ، وَقَادَهُ فَاسْبَعَهُ الْتَّاغِيَّةَ  
فِي اللَّهِ لَوْمَةَ لَائِمٍ فَصَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَرَحْمَتُهُ.

نہیں سہرے گا، وہ رہست خدا سے محروم رہے گا، اور جب دنیا سے خست  
ہو گا تو زمین و آسمان میں کوئی اُس کا نیز خواہ نہ ہو گا۔  
یقیناً یہ دی شخص ہے، جس سے میں نے مصلح کی ہے، کیونکہ قضاۃ  
قدِرِ الْهی کو کوئی نہیں روک سکتا۔



## اعلائے کلمۃ الحق

حَفَوْتَ اِمَامَ حَنَفَیَ عَلَیْهِ السَّلَامَ نَزَّلَهُ اَلْجَمِيعُ مَحَالَكَ تَحْتَ تَحْتَ حَلَّاتٍ  
سَے دَسْتَ بِرَدَارِيِّ اَخْتِيَارِيَّ، اَدْرَسَ اَنْتِيَوْنَ کَیِّبَےِ دَفَانَیِّ کَیِّ دَبَرَےِ  
مُجْبُورَ اَسَبَّنَ اَقْتَارِيِّ اَخْتِيَارِيَّ اَمِيرَشَامَ کَےِ پَيْرَدَرَدِيَّاَدَ.  
اَسَ کَےِ يَادِجَوْدَ آپَ نَزَّلَهُ بَنِي اَمِيرَتَ کَےِ ظَلَمَ وَجَوْرَ کَاهِرِ مَوْقَعَ پِرْ تَدْكِرَهُ فَرِمَّاَ.  
چَنَا نَجَّبَ جَبَ بَنْگَ بَنْدَیَ کَےِ مَلْبَرَےَ کَےِ بَعْدَ، اَمِيرَشَامَ کَوْفَرَ اَسِيَاَ، اَدَرَ  
اَسَ نَزَّلَهُ خَاهِشَ ظَاهِرَهُ کَدَ اَمَامَ اَسَ کَیِّ مَوْجُودَگَیِ مِنْ خَطِيبَهُ دَلِلَ، تَوَامَّاَمَ نَفَےِ  
اَسَ وَقْتَ بَھِیَ اَمَلَّتَهُ اَلْمَنَّ لَكَفِرِيَّاَتِهِمَ دِيَتِهِمَسَےِ اَشَادَ قَرِيَّاَکَرَهَ :  
الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي تَوَحَّدَ فِي مَلَكَةٍ، وَلَفَتَرَةٍ فِي رَبِوبِيَّةٍ،  
يُؤْتَى الْمَلَكَاتُ مَنْ يَشَاءُ وَيَنْزَعُهُ عَنْ يَشَاءُ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ  
الَّذِي أَكْرَمَ بِنَامَوْنَكُمْ، وَأَخْرَجَ مِنَ الشَّرِكِ لَوْنَكُمْ

قسم بخدا۔ جب تک بنی امیہ امیت کی گردنوں پر مسلط رہیں گے۔  
 اس وقت تک اس قوم کو فلاح نصیب نہیں ہو سکتی۔  
 اور اسے اہل کوفہ، پنج نکتم لوگوں نے (ایسی سرکشی کی بنا پر) شیخان  
 کی اطاعت کی ہے اور خالم و سرکش انسانوں سے نقش قدم پر پڑنے کے  
 ہو، اس نے خداوند عالم نے ہمیں ایک بڑی آزمائش میں ڈال دیا ہے،  
 جس سے مدت الہم چھٹکارہ نہ پا گے۔  
 میرے ساتھ جو کچھ تم لوگوں نے کیا، جن غلط آرزوں میں تم مبتلا ہوئے  
 اور جس طرح میرے ساتھنا انصافی کی آن سبکے لئے میں نے ماضی میں  
 بھی اللہ کی پر بھروسہ کیا ہے اور آئندہ بھی اسی سے میری امیدیں باقی ہیں۔  
 اے اہل کوفہ!

(امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام) جو کچھ دنوں قبل ہمارے درمیان  
 سے رخصت ہو گئے (آن کی تم نے صحیح معنوں میں قدر نہ کی) وہ اللہ کی ایسی  
 شمشیر تھے جو دشمنان خدا کا صفا یا کترنے والی قریش کے بدسرشت انسانوں  
 پر قہر ایسی بن کر گرنے والی، آن کی گردنوں کو اڑانے والی اور انہیں بیخ د  
 بن سے آڑانے والی تھی۔

(انہوں نے ایسی پاک و پاکیزہ زندگی گذاری ہے کہ) دین کے مسئلہ  
 میں کوئی ان پر ازالہ عائد نہیں کر سکتا، مال خدا کے دستبر و کا آن کی  
 زندگی میں کوئی اندیشہ نہ سکتا، اور نہ وہ دشمنان خدا سے پیکار میں کبھی  
 الگ تھلک رہے ( بلکہ ساری زندگی جہاں مسلسل کی علی تصریر  
 بنے رہے۔

کتاب ہی آن کے لئے سرچشمہ حیات تھی، اس نے جب لکھا

تمام تعریفیں۔  
 اس خدا کے لئے ہیں جو اپنی سلطنت میں بلا شرک، اور خدائی  
 میں یکتا ہے۔ وہ چاہے حکومت دے اور جس سے چاہے واپس  
 لے لے۔  
 اور ہر قسم کی محدود شناخت اور عالم ہی کے لئے۔ اسی نے ہم لوگوں کے  
 ذریعہ سے مونین بن کو عزت دی (انہیں یہاں کی روئی دکھانی، یہم لوگوں کو  
 ابتداء شرک کی آلو گیوں سے پاک کیا اور اس وقت (خوزیری سے بچا کر) ہملا  
 جان کی حنفیت کی۔  
 تو ہمارا سلوک تو ہمارے ساتھ ہر دوسریں نہایت اعلیٰ (اور پیشال)  
 رہا ہے، اب چاہے تم اس کے شکر گزار رہو یا انکار کر دو۔

اے بندگان خدا!۔  
 جس وقت پروردگار عالم نے حضرت علیؑ کو واپس اپنی بارگاہ میں بلایا  
 اس وقت جبی آن کی خوبیوں سے وہی سبے زیادہ باخبر تھا، اور اسی نے نجح  
 ایسے فضائل و کمالات عطا فرمائے تھے جو سچی اور کو نصیب نہیں ہوئے اور  
 آن کے جسی خدمات کسی اور کی نظر آتی ہیں۔

لیکن افسوس تم لوگوں نے مسلسل ان کے خلاف ریشہ دو ایساں  
 کیے، مگر خداوند عالم نے انہیں سرافرازی عطا کی۔ اور جنکب بندہ اور  
 دوسری جنگوں میں انہوں نے ہمارے دشمنوں (کو وہ ایسلا مائن کا،  
 اچھی طرح مزہ چکھایا۔ انہیں عبرت ناک سزا دی اور بدترین ذلت د  
 خواری سے دوچار کیا۔ اور اب جو تم لوگ آن سے عداوت کرتے ہو دو  
 اسی آتش انتقام کے سبب جو ہمارے قلوب میں بھر کر رہی ہے۔

## عظمتِ الہیت

علامہ جبلی علیہ الرحمہ کی راستی ہے، امامی شیخ طوی علیہ الرحمہ سے معمول ہے کہ معاہدہ کی قرارداد مکمل ہونکے بعد امیر شام نے حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام کے بارے میں کہا یہ افاظ استعمال کئے جو آپ کے مرتبے کے خلاف تھے، تو امام علیہ السلام نے اس کے جواب میں ایک فیض و بیان خطبہ شاد فرمایا جس کا ترجمہ وہی ذیل ہے:

تمام تعریفیں اُس خدائے دو جہاں کے لئے ہیں جو اپنی عطا یا سعیں نواز تارہتا ہے جس کی نعمتیں ہر آن ہم تک پہنچتی رہی ہیں، اور جو اپنے بندوں سے اذارع و اقسام کی بلاں اور مصیتوں کو دور کر تارہتا ہے چاہے بندوں کو اس کا شعور ہو، یا نہ ہو، اُس کی ذات عزت و جلال کی مالکیت ہے، اُس کی بندوں تک لوگوں کے اوہام نہیں پہنچ سکتے، اور اُس کے امیر ای مرتبہ اور موز غیب، بندوں کے خیالات سے بہت بر ترد بالا ہیں اجنب تک وہ نہ چاہتے اُن موز تک کسی بندے کی راستی نہیں ہے، اور میں گواہی دیتا ہوں کہ خدا کے علاوہ کوئی موجود نہیں ہے، اُس کی ربویت، اس کے وجود اور اُس کی وحدانیت میں کوئی اس کا ہم شریں ہے، وہ بے نیاز ہے، احمد ہے، نہ اُس کا کوئی شرک ہے نہ ہمدم و

تو انہوں نے بیتک ہکی، اور جس چیز کی طرف نے بھوپل اور ہر چل پڑے جیسا کہ سپتیہ اسلام نے فرمایا ہے کہ: علیٰ مَعَ الْقُرْآنِ وَالْقُرْآنُ مَعَ عَلِیٰ (علیٰ قرآن کے ساتھ ہیں قرآن علیٰ کے ساتھ ہے) انہوں نے خدا کی راہ میں کسی ملامت کرنے والے کی کمی پر وہیں کی (اور وہی کیا جس میں خدا کی رضا شام مل سکتی، چاہے کوئی راضی رہے یا نہ راض اسیں اگر کوئی فکر تھی تو رضا نے پروردگار کی، اور کوئی تھت تھی تو خوشنودی خدا کی، خدا کی رحمتیں اور اُس کا درود وسلام اُن کی ذات پر مل نائل ہوتا ہے۔



ہمیں اختیار فرمایا، اور رہایت درہبری کے لئے، ہمیں جتنی لیا، پھر ہر جب کوہم سے فدر کر کے ایسا طیب و طاہر بنایا، جو طہالت و پاکیزگی کی آخری حد ہے۔

یہیں بھی شک (بھی) ہے اور اللہ نے ہم سے جس کو فدر کر دیا ہے۔ لہذا ہم خدا نے بحق انسان کے دین میں ابدالاً باد شک کبھی بھی شک نہیں کئے (اور جس کے معنی عیب و نقص کے بھی ہیں جسے ہم سے دو رکھا گیا ہے اسے) ہر قوم کے لئے نفس دیجیے ہم پاکی مشروں ہیں۔ اور حضرت آدم سے لے کر آن جک ساتھ بہترین اخلاص برتا، واشگاٹ لفظوں میں اللہ کا پیغام سنتا یا اور ایام کا (ہنرستہ میں) لوگوں کو جو بوجات ملنے والے میں ان سے آگاہ کیا۔

خداوند عالم نے بھی نوع انسان کو جب بھی دو حصوں پر قسم کیا تو اس اس حصہ میں رکھا جو سب سے بہتر ہے، مثلاً اگر حضرت آدم کے دو بیٹے تھے تو خداوند عالم نے ہمارا نور آس بیٹے کے قلب میں رکھا جو فضل و کمال میں برتر ہے، اسی طرح اگر حضرت ابراہیم کے دو فرزند تھے تو ان میں شرف و منیرت کے اعتبار سے تو افضل تھا، اس کے قلب میں ہمارا نور رکھا۔۔۔ اسی طرح اس نے ہر دو ر میں سے افضل اور برتر انسانوں کو ہمارے نور کا امانت دار قرار دیا، یہاں تک کہ تین مگر تر ہیں، زمانہ آگے بڑھتا رہا، اور وہ وقت آیا کہ خداوند عالم نے ہمارے جدید بزرگو اخشتہ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ اکرم وسلم کو مسیح برسالت کیا، انھیں اپنے پیغام کے لئے منتخب قرار دے کر ان پر اپنی (آخری) ستاب (قرآن مجید نازل کی، پھر ان کو حکم دیا کہ انی نزدیع محفوظ رکھو،

ہم اہلیت رسول کو پروردگار عالم نے دین اسلام کے ذریعے سے عزت د سر ہندی عطا کی، ہمیں اس نے منتخب کیا، اسکا نہایتی کے لئے دساز ہے۔ اور میں گوایتی دیتا ہوں کہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ اکرم وسلم اخدا کے بندے اور اس کے رسول ہیں جیسیں اس نے منتخب کر کے مصطفیٰ بنایا اور پسند فرمایا، نو روح انسان کی نہایت کے لئے زمین پر بھیجا، انھیں حق کی طرف دعوت دینے والا، اپنے دل اپنے، روشن چارخ، بندوں کو۔ ان کی موقوفان بالآخر (کے انجام) سے ڈلنے والا اور (جنت و فردوس کی جن نعمتوں کی) انھیں امید ہو سکتی ہے اُن کی خوش بھری نہایتے والا بنا کر بھیجا۔ تو انہوں نے قوم کے ساتھ بہترین اخلاص برتا، واشگاٹ لفظوں میں اللہ کا پیغام سنتا یا اور ایام کا (ہنرستہ میں) لوگوں کو جو بوجات ملنے والے میں ان سے آگاہ کیا۔ (میری) یہ وہ گواہی ہے (وجودِ کی گہرائیوں سے نکلی ہے جس میں ساری زندگی تامہ رہوں گا) اسی پر میرے نو ت آئے گی اسی کے مطابق میرا حشر و شر ہو سکا، اور اگلی زندگی میں اسی کے اعتبار سے مجھے اللہ کی قربت حاصل ہوگی اور اس کی نعمتوں سے مجھے نوازا جاتے گا۔ (کیونکہ یہ دہ امور میں جن کی تعلیم مجھے اس طرح دی گئی ہے کہ شیر ما در کل طرح تعلیمات میری رگ و پی میں بچی بھی ہوتی ہیں)

اسے بندگا ہی خُد! ۱۸۰

میری بالوں کو غور نکے سزاوار (اللہ کی طرزی) بات سننے اور سمجھنے کی بوسصلاحیت می ہے اس کے مطابق ان بالوں کھلاپنے دل و دماغ میں محفوظ رکھو،

ہم اہلیت رسول کو پروردگار عالم نے دین اسلام کے ذریعے سے عزت د سر ہندی عطا کی، ہمیں اس نے منتخب کیا، اسکا نہایتی کے لئے

۱۰۔ میں تم مجھ سے ہو، میں تم سے ہوں، اور میرے بعد تم ہی ہر مومن کے  
دلی (وسرہ پرست) ہو۔“

۵

تو میرے والد ما جد حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ و آنہ ذمۃ والاصفات ہیں جنھوں نے رسول کی آواز پر سبے پہلے بیتک کی، ان کی رسالت کی تصدیق کی۔ اور اپنی جان کو خطرات میں ڈال کر ان کی ہر طرح خناکت فرماتے ہے۔ اور رسول کو تم بھی ہر موقع پر انھیں آگے بڑھاتے رہے اور ہر خوف کے موقع پر ان ہی کو سمجھتے رہے انھیں علی پر سبے زیادہ اعتماد بھی سمجھا اور اطینا۔ بھی کہ (جیسا کہ علی جامیں گے تو عمر کے کو سر کر کے آئیں گے) کیونکہ حضرت رسول خدا کو بخوبی علم تھا کہ علی کے دل میں خدا و رسول کے لئے کس قدر خدا نہیں بہت کے سمندر موجود ہیں۔

اور خدا و رسول کے بیان سبے سے زیادہ تقدیم کی جی آپ ہی کو حاصل سمجھا، چنانچہ خداوند عالم نے قرآن مجید میں ارشاد فرمایا ہے۔

وَالشَّابِقُونَ السَّالِقُونَ أَوْ لِيَلِقُ الْمُقْرَبُونَ

و اد اگے بڑھنے والے (تو آگے بڑھنے والے ہیں) ہی لوگ مقرب (بارگاہ ہیں) (سورة واتکاتیت معاشر)

خدا و رسول کی طرف سبقت کرنے والیں حضرت علی سبے آگے ہیں اور جن لوگوں کو خدا و رسول سے قربت حاصل ہے ان ہیں سبے تقدم ہیں چنانچہ اس شرف و تقدیم کا ذکر کرتے ہوئے پروردگارِ عالم نے ارشاد فرمایا ہے لَوْيَشْوَنِي مِنْكُمْ مَنْ أَلْقَى مِنْ نَبِيلٍ الْفَتحَ وَقَاتَلَ، أَوْ لَيَلِقَ اعْظَمَ رَجْبَتَهْ ...

لبیک کہی ان کی بات پر یقین دایمیان کا اعلان کیا اور خدا و رسول کے کلام کی  
سب سے پہلے تصدیق فرمائی۔

چنانچہ خداوند عالم نے اس وقت کی منظر کشی کرتے ہوئے جب رسول خدا  
لوگوں کو اسلام کی طرف دعوت دے رہے تھے اور علی ان کے قدم بقدم  
نصرت دین کر رہے تھے، قرآن مجید میں ارشاد فرمایا ہے کہ،

أَقْمَنْ كَانَ عَلَى بَيْنِ يَمْنَ وَيَمْنَوْهُ شَاهِدَ عِصْمَهُ  
تو سمجھا وہ شخص جو اپنے پروردگار کی طرف سے دلیل پر ہوا اور اس کا کو اہم  
چھپے پچھے چل رہا ہے۔ (سورہ ہود آیت ۱۳۱)

تو وہ میرے ہی والد تھے جو رسول کے قدم پر قدم چل رہے تھے۔ اور ان کی رسالت کی گواہی دے رہے تھے۔ اور انھیں حضرت رسول مقبولؐ سے اتنی قربت حاصل تھی کہ گویا دونوں ایک تھے، کسی پہلو سے بندی اپنی کا صورت  
ہی نہیں تھا، چنانچہ جب (عج) کے موقع پر ملکہ معظم جاگر سورہ بہارت کی تبلیغ  
کا وقت آیا تو حضرت رسول خدا علی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی علیہ السلام  
سخو بلکہ فرمایا۔

۱۰۔ علی! یہ سورہ لے کر جاؤ، اور عج کے موقع پر تم ہی اس کی تبلیغ کرو (کیونکہ پروردگارِ عالم کا حکم ہے کہ اس سورہ کی تبلیغ یا تو میں خود کروں، یا

وہ شخص کو بھیج سے ہو اور اس علی وہ شخص صرف تم ہی ہو۔“  
تو اس فرمانِ رحیم الشان کی روشنی میں، علی رسول سے ہیں اور رسول علی ہے  
ہیں (بجومکاں بیگناہ کی دلیل ہے) چنانچہ جب جناب حنفہؐ کی معاہبزادی کے  
ایک مسئلے میں آنحضرت نے حضرت علیؓ جناب حنفہ اور زید بن حارثہ کے دیوان  
فیصلہ فرمایا تو اس وقت آپؐ کے جملے یہ تھے کہ:

او حضرت علیٰ تمام سبقت سرخنے والوں میں بھی سبے مقدم ہیں، تو حضرت خداوند عالم نے سابقین کو ان پر فضیلت دی ہے جو بعد میں حلقوں یوگوش اسلام ہوئے ہیں، اسی طرح خود سابقین کے درمیان وہ ذات سبے افضل اعلیٰ ہے جیسے ان سابقین پر بھی سبقت و مقدم حاصل ہے۔

اسی طرح (تاریخ میں یہ بات جو منقول ہے کہ) ایک جگہ کچھ لوگ مجھے پوئے اپنی فضیلت گیوارہ سے سخنے کہ:

و سکر نے کہا کہ :

میں نے فلاں وقت مسجد الحرام کی تعمیر میں حصہ لیا تھا۔  
تھے ہے نئے نئے تکمیل اور کارتلے میں کا ذکر کیا۔۔۔

اسی طرح ہر شخص یہ کوشش کر رہا تھا کہ اس کی نیکی سے برتر نظر آئے تو خداوند عالم نے حضرت علی بن ابی طالبؑ کی شان میں آیت نازل فرمائی تھی کہ سے افضل قرار دیا۔

چنانچہ قرآن مجید میں آپ کی عظمت و جلالت کو ان الفاظ میں بیان کیا

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
أَعْجَلْتُمْ سَقَائِيَّةَ الْمَحَاجَجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَلَامِ كَمْ أَمَنَ

بِاللَّهِ وَالنَّبِيِّ وَالْأَئْمَانِ وَجَاهَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ

(سیا تم لوگوں نے حاجیوں کو پانی پلا دینا اور مسجد الحرام کی خدمت کرنا  
اسکے برابر قرار دیا ہے جو خدا اور رفقہ قیامت پر ایمان لائے اور خدا کی راہ میں جہا  
(رسویہ توبہ آیت ۱۱) کرے ۹۰

میرے پدر برگوا حضرت علیٰ این ابی طالب ہی دہ مجاہد ہیں جس بائی میں

تم میں سے جن لوگوں نے فتح (ملکہ) سے قبل راہ خدا میں (خوبی کیا ہے اور دشمنوں سے) جنگ کی ہے وہ (دوسرے کے) برا بزیہیں ہیں، بلکہ وہ نیا ہے: بڑے درجے والے ہیں... (سورہ الحمد بیان میں)

یہرے پارہ بزرگوار اسلام دایاں میں سب سے مقدم ہیں، خدا و رسول کی راہ میں خوب کرنے میں سب سے اول ہیں، چنانچہ العدمیں آنے والوں کا ذکر کرتے ہوئے خداوندِ عالم نے قرآن مجید میں ارشاد فرمایا ہے۔

وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ لِيَقُولُونَ رَبَّنَا الْغَنِيمُ لَنَا وَلِلْخَوَافِتِ  
الَّذِينَ سَيَقُولُونَ يَا الْأَدْعَيْمَ وَلَا يَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا عَذَابًا لِلَّذِينَ آتَمْنَا رِبَّنَا  
إِنَّكَ سَرَّافُ رَحْمَمْ

(ادر جو سوچنے میں آئے، وہ کہیں کے کہ: پالنے والے ہیں اور ہمارے ان بھائیوں کی جو ہم سے پہلے ایمان لا پکے ہیں، خوش دے۔ اور ایمان والوں کے ہاتھ میں ہمارے دلوں میں رنجش نہ فسرا دیتا۔ بیشک تو بہت شفیق و مہربان)

حضرت علیؑ کے لئے خداوند عالم سے رحمت و مغفرت کی دعا کرتے ہوں گے۔  
کیونکہ وہ ایمان کے لحاظ سے سب پر مقدم ہیں، اور آہنوں نے بھی سوچیں کی آواز  
پرست سے سلے لیں گے کوئی تھی، حتاکہ خداوند عالم نے فرمایا ہے۔

وَالسَّالِقُونَ الْأَوَّلُونَ هُنَّ الْمُهَاجِرُونَ وَالْأَنْصَارُ وَالذِّينَ  
أَتَبْعَوْهُنْ بِإِحْسَانٍ -

(اور مہاجرین والوں میں سے جو ایمان میں سبقت رکھنے والے

(اور) مقدم ہیں، اور جو لوگ ہن سلوک کے ساتھ آن کے پیروکار ہیں)۔  
(سورہ قوہ آسٹھتے)

خداوند ہے وہ صرف ہم ہیں اور ہمارے ہی لئے ہم خپرت ہیں ارشاد فرمایا ہے کہ: "میں ان سے ہوں یہ مجھ سے ہیں۔"

اور خداوند عالم کا یہ فرمان (بھی ہم اہلیت ہی کے باشے میں نائل ہوا ہے کہ:

إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الْجُنُبَ أَهْلَ الْبَيْتٍ وَلِيُطَهِّرُكُمْ  
تَطْهِيرًا

ربیک اللہ کا الرادہ یہ ہے کہ اے اہلیتِ امّت سے ہر جس کو مُور دکھنے اور مکھیں ایسا پاک کرے جو پاکیزگی کا حق ہے) (الاذاب) چنانچہ اس آیت کے نزدیک موقع پر رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے میرے بھائی حسین، میری والدہ ماجدہ اور میرے پیدا بزرگوار (چاروں اشخاص کو) حضرت امّت مسلمہ کے گھر کے اندر ایک جگہ جمع کیا، اور پر ایک چادر ڈال لی، اور سچر دعاء فرمائی:

اے پالنے والے! پی میرے اہلیت ہیں، یہی میری سترت ہیں تو ان سے ہر جس کو دُور کو اور ان کو ایسا پاک و پاکیزہ قرار دے جو طہار پاکیزگی کی آخری حد ہے۔

جناب امّت مسلمہؑ کے گھر کے اندر بیٹھ کر پیغمبر اسلامؐ یہ دعا فرمائے تھے، انہوں نے دریافت فرمایا:

اے اللہ کے رسولؐ میں بھی (چادر کے نیچے) ان لوگوں کے ساتھ بیٹھ جاؤ۔؟

تو ہم خپرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: (اے امّت مسلمہؐ) دھمکت خدا تم پر سایہ فکن رہتے، تم پکی کے رہتے پر

اوہی وہ فضیلت ہے جو اس نے دیجے انسانوں سے مقابلہ میں ہمیں عطا فرمائی ہے۔

اسی طرح خداوند عالم کا ہم پر یہ بھی احسان ہے کہ اس نے ہمیں یعنی رسولؐ سے اتنا نزدیک قرار دیا، جتنا دینا کا کوئی اور انسان ان سے قریب نزدیک نہیں ہو سکتا، اسی لئے جب لام کے سقط کا سوال ہو تو رسولؐ کو ہمیں پیش کرتے سکتے چاہئے، جب عیسائیوں نے پیغمبر اسلام سے بحث بہارہ شروع کیا، اور بالآخر پردازی و حصری کرنے لگے، تو خداوند عالم نے فرمایا،

فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ مَعَ ابْنَاءِ نَائِبِنَاءِ كُمْ وَنِسَاءَ نَائِبِنَاءِ كُمْ وَأَفْسَنَاءَ الْفَسَنَاءِ كُمْ، شَمْ فَيَقْتَلُ فَيَقْعُلُ لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ (تو کہہ دیجئے کہ ہم اپنے بیٹوں اور مکھارے بے بیٹوں کو ہائی عورتوں کو اور مکھاری عورتوں کو، اور اپنے نفشوں کو اور کھارے نفشوں کو بیٹائیں، پھر بگڑا کر دع اکی، اور بھوٹوں پر خدا کی لعنت قرار دیں)۔ (رسویۃ الہلیں) اس موقع پر حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم دیلان مبارہیں عیسائیوں سے مقابلہ کرنے کے لئے اپنے فرزندوں کی جگہ مجھے اور میرے بھائی عسین کو نہ کرنے کے، نسوانا کی جگہ میری مادر بزرگ ای حضرت فاطمہ زہراؓ کو لکھا اور اُنکی جگہ میرے پیدا بزرگوار امیر المؤمنین حضرت علیؓ کے لئے قرار دی۔

اور تمام لوگوں کے درمیان ہم "۳" افراد کا انتساب کر کے یہ واضح کر دیا کہ پوری دنیا میں پیغمبر کے اہلیت ان کے ساتھ رہتے جان دل اُنکس درود و حمد

میرے والد کے گھر کا دروازہ رسول مقبول کے گھر کے دروازے سے باکل نہ دیکھتا تھا، اور ہمارا گھر و حقیقت رسول ہی کا گھر تھا، کیونکہ خداوند مل نے خستہ رسول مقبول کو جب مسجد کی تعمیر کا حکم دیا تو آنحضرت نے مسجد سے میقل دس رچبوٹے چھوٹے گھر تھی بناتے ہیں وہ گھر تو آپ کی وہیں کے لئے اور دروازہ گھر جو تھریا، درمیان میں تھا اسے حضرت علیؓ کے لئے خصوص قرار دیا یہ گھر سبیت خداوندی - یعنی مسجد - کے لئے گویا است کی چیزیں رکھتا تھا اور یہ (بھی ایک) وجہ تھی جس کی بناد پر اس گھر کے رہنماؤں کو "اہل لیبیت" قرار دیا گیا، لہذا ہمیں اہلیت ہیں اللہ نے ہم کو یہ سے دور کھا ہے، اور ہمیں ہی اسی طیب و طاہر قرار دیا ہے جو طہارت کا حق ہے۔

۵

اے وگو! میں نے اپنے اس خطبے میں صرف چند خصوصیات دعایات خداوندی کا تذکرہ کیا ہے جس کے باسے میں تم خود اپنے نفس و ضمیر سے سوال کر کرکے دوپر و دلگار عالم کے نزدیک ہمارے کس عزت و افتخار اور قدر و نیزت کی نشاندہی کر تھیں جبکہ میں نے ابھی صرف چند بالوں کا ذکر کیا ہے، دوسرے حقیقت یہ ہے کہ انگریز میں بر سہابہ رضی اللہ عنہم سامنے اسی جگہ گھڑا ہوا خطبہ دیتارہوں اور ان فضائل و کمالات کا تذکرہ کرتا رہوں جو خداوند عالم نے ہمارے خصوصیں قرار دیتے ہیں اور جس کا تذکرہ اللہ کی تکلیف (قرآن مجید) میں بھی موجود ہے اور رسول مقبولؐ کی احادیث میں بھی راس قدر کثرت سے ہیں) کہ میں ان سب کو شماز جسیں بوسکوں گا۔

۶

گامرن ضرور ہو۔ اور میں تم سے راضی و خوش نہ ہوں، لیکن آئیت تبلیغ جو نازل ہوئی ہے، یہ میرے اور میری آلؓ کے ساتھ مخصوص ہے، جس میں نے چادر کے یونچے جمع کیا تھا۔

اس آیت کے نازل ہونے کے بعد پہنچا اسلام جتنے دن زندہ رہے آپ کا میتوں رہا کہ روزانہ صبح سویرے ہمارے پاس تشریف لاتے اور فرمانے الصلوٰۃ یعنی حکم اللہ۔ سچھ آیت تبلیغ کی تلاوت فرماتے، اِنَّمَا يَرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِّبَ عَنْكُمُ الْبَرُّ وَ هُنَّ أَهْلُ الْبَيْتِ وَ لَيَطْهُرُنَّ كُمْ لَتَهْرَرَا۔

اسی طرح ہماری خصوصیات میں سے ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ مسجد بنیؓ کی طرف کھلتے والے تمام دروازوں کو حضرت رسول خدا نے سبند کر دیا تو ہمارے دروازے کو کھلا کرنا جس پر لوگوں نے پر گیوں میاں شروع کر دیں اور رسول کرم پر تقدیر کرنے لگے، تو آنحضرت نے ارشاد فرمایا کہ: میں نے اپنی مرضی سے نہ سارے دروازوں کو بند کرایا ایسا علیؓ کے دروازے کو کھلا رکھا، کیونکہ میں وہی خداوندی کا پابند ہوں، خداوند عالم نے ہی سارے دروازوں کو بند کیا، اور علیؓ کے دروازے کو کھلا رکھنے کا حکم دیا۔ اس اقدام کے بعد صرف رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم احضرت علیؓ علیہ السلام کے لئے (خداوند عالم کی طرف) اس بات کی اجازت تھی کہ ہزارات میں بچاند جا سکتے تھے کسی اور کوئی مسی اجازت حاصل نہیں تھی... جیسی میرے پیروزگوار حضرت علیؓ کو حاصل تھی۔

اور یہ سب کچھ خداوند عالم کا لطف و حکم تھا جو اہلیت طاہرینؓ کے مخصوص تھا۔

بھی آپ میں نہ مگرائیں، اور رذیقیامت تک لگ کر ان وسکون کے ساتھ خوشگوار رہنے کی گذارتے رہتے۔

افاداے معاویہ:- اگر لوگ خدا در رسول کے احکام کی اطاعت کر سکتے تو تمہیں شخص کو اس حکومت کا سربراہ بننے کا (نہ کبھی موقع ملتانہ تم اس کی) کبھی تو قریب کر سکتے تھے۔ (یہ تو انقلابی زمانہ ہے کہ رسول سے جنگ کرنے والے لوگ ان کی مسنا در منبر پر حاکم بن ٹھیں)

لیکن جب مسند رسول کو اس کے کردار تھی سے ہٹا دیا گیا، اور اس کی بنیاد پر کوئی نازل کر دیا گیا، تو قریش آپس میں دست دگریاں ہو گئے، اور اس حکومت کی طرف اس طرح بھینٹنے لگے جس طرح بچے گیند کی طرف لپکتے ہیں، اور اب تم اور تمہارے ساتھی بھی اس کے طلبگار ہو گئے، جبکہ پیغمبر اسلام کا ارشاد ہے کہ "اگر کوئی قوم بہتر علم رکھتے والوں کو چھوڑ کر قوم کے معاملات و وسروں کے ہاتھ میں دیگی تو ضروریست کاشکار ہو گی، یہاں تک کہ اپنی روش کو بدئے اور بہتر علم رکھنے والوں کی طرف موجو رکرے۔"

جنی اسرائیل نے یہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی امت سمجھے، جب حضرت ہرون اُن کا ساتھ چھوڑا جو حضرت موسیٰ کے بھائی بھی تھے اور خلیفہ و جانشین بھی (وقتباً ہبھی کاشکار ہوئے) گوسالہ کی پرستش کرنے لگے اور سامری کی اہل کرنسی نے لگے، حالانکہ انھیں معلوم تھا کہ حضرت موسیٰ اچھا بہادر و ن کو اپنا خلیفہ بنانکر گئے ہیں۔

اسی طرح امت پیغمبر کو بھی علوم تھا کہ پیغمبر اسلام نے حضرت مسیح کے بارے میں فرمایا ہے کہ:-

(یاد رکھو)۔ میں اُس (حبیب بکریا) کا فرزند ہوں جو بشیر و نذر بھی تھے، سرایج میر بھی، اور جیس پروردگار عالم نے تمام جہاںوں کے نئے محنت فتار دیا ہے۔

میں حن بن علی ہوں جو مومنین کے ذلی اولاد صعب ابیلہ میں سے ہے، حضرت ہارون کے مثل و نظر تھے۔ (یہ مقالیے پر مخفی اولاد معاویہ کا نیکیاں ہے کہ میں خود کو حکومت کا خدا ہیں بھتا، اور اُسے بھتا ہوں۔

تم خدا یا غلط ہے؟ میں تمام لوگوں کی بہبیت سے زیادہ حق رکھتا ہوں جس کی گواہی قرآن مجید بھی دے گا اور حدیث پیغمبر بھی۔

یہ اور بات ہے کہ ہم اہلیت مسیح و رسول مقبول کی وفات کے بعد زمانے کی چیزوں کا سامنا کرنا پڑا، ہم پر قلم کیا گی، ہمارے حق کو پامال کیا گیا۔ میں خدا و نذر عالم سے فریاد رکھتا ہوں، ان لوگوں کے بارے میں جنہوں نے ہم پر قلم کیا ہم پر عصمه حیات تنگ کرنے کی بکوشش کی لوگوں کو ہمارے خلاف در غلایا، قی، اور غنائم کے اندر ہمارا جو حقہ قرآن مجید میں ہیں کیا گیا تھا، اس سے ہمیں محروم کیا۔ (حقی کر) ہماری مادیگاری حضرت فاطمہ زہرا کو اپنے باپ کی میراث سے بھی محروم کر دیا۔

میں کسی کا نام نہیں لیتا۔ لیکن رب ذوالجلال کی قسم کہا کر کہتا ہوئے اگر لوگ خدا در رسول کے فرمان کو پیش نظر رکھتے (پیغمبر کے ارشادات پر عمل کرتے، ان کی اولاد سے اُسی محنت دلورت کا سلوک کرتے جس کا رسول حکم دے گئے تھے، اور اس راستہ پر چلتے جو خدا در رسول کا پسندیدہ راست ہے) تو زمین و لوسمان سے ان پر کہتیں نازل ہوتیں، امت کے درمیان تبھی تکوڑی

کرسکیں تو ان تکارے جنگ کرتے، لیکن چونکہ بے سرو سانی تھی، اس لئے اپنے نے غار میں چھپ جاتا کوئا نہ سمجھی۔ کیونکہ اس وقت صرف حضرت علیؓ کی ذات گرامی تھی جو پیغمبرؓ کی مخالکت میں جان کی بڑی لگائے ہوتے تھے، کوئی اور مدد پر تیار نہ تھا لہذا پیغمبرؓ نے مشترکین سے مقابلہ نہیں کیا بلکہ غصی طور سے شہر پھوڑ دیا۔

اسی طرح جب وفاتِ رسولؐ کے بعد الہی مدینی نے حضرت علیؓ کا ساتھ نہیں دیا تو آپؐ کو بھی مجبوراً ان حالات پر صبر کرنا پڑا، آپؐ نے پیغمبر اسلام کے (آن) اصحاب کو (جنہیں پیغمبر ساری زندگی علیؓ کے فضائل و مناقب اور خداو رسولؐ سے قربت کے باسے میں بتاتے رہتے تھے انہیں) حضرت علیؓ نے توجہ دلائی اپنی مدد کے لئے ملایا لیکن کسی نے آپؐ کی آواز پر لیکھ کہی (سو ان چند اشخاص کے) جو حضرت علیؓ کی خاطر جان تو دے سکتے تھے مگر بگرے ہوئے حالات کو سینھانے سے قاصر تھے۔

تو جس طرح حضرت رسولؐ کا غار میں جا کر گوٹہ نہ شین ہونا قابل عترض نہیں تھا اسی طرح حضرت علیؓ کا اپنے گھر میں گوٹہ نہ شین ہونا بھی قابل عترض نہیں ہے۔

اور اب جبکہ لوگوں کی بے فائی کے سبب تہاری حکومت قائم ہو رہی ہے۔ اور مجھے گوٹہ نہ شین ہونا پڑ رہا ہے، تو میری یہ گوٹہ نہیں مورد الزام نہیں قرار دی جاسکتی۔ (کیونکہ ان تمام مواقع پر حالات تقریباً یہاں ہیں اور تو میں کی بے وفائی ہر جگہ غایا ہے، ملکہ والوں نے بے وفائی کی تو رسولؐ گوٹہ نہ شین ہو گئے اور اس وقت کو فکر کے لوگ بے وفائی کر رہے ہیں تو میں گوٹہ نہ شین ہو رہا ہوں۔)

إِنَّهُ مِنِيْ بِمُنْزَلَةِ هَلَوْنَ مِنْ مَوْسِيِ الْأَنْتَدِيَّيِّ بَعْدَهُ  
وَمِنْهُ سَعْيٌ كَيْ دَهْيَ نَسْبَتُ وَمِنْزَلَتْ هَيْ بَعْدَ حَضْرَتِ مُوسَى كَيْ لَتَّهُ بَلَوْنَ  
كَيْ تَقْرِيْبَهُ يَهْيَ كَيْ مِيرَ بَعْدَ كَيْ بَعْدَ كَيْ شَهْوَكَا

اوْلَوْنَ نَيْ كَيْ دَيْكَاهَا كَيْ نَغْدِيْرَخْمَ كَيْ مَقَامَ پَرَ حَضْرَتِ رَسُولِ شَرْهَا  
نَجْتَاهِيْ اَمِيرَكَوَابِيْنَ هَيْ بَلَنْدَ كَرَكَسَ فَرْمَا يَا هَتَّا كَهْ (الوْكَوْ؛ يَادِ رَكْهُوْ؛

مَنْ كَنْتُ مَوْلَاهُ هَلَهْ دَعْوَهُ مَوْلَاهُ

”جس کا میں مولا ہوں، اس کے نیسلی مولا ہیں“  
اور حضرت علیؓ کی ولایت و جانشینی کا اعلان فرمانے کے بعد لوگوں کو کہہ حکم بھی دیا تھا کہ جو لوگ یہاں موجود ہیں وہ ان لوگوں کو مطلع کر دیں جو رات یہاں موجود نہیں ہیں۔

ااب اگر کوئی شخص یہ سوچنے لگے کہ حضرت علیؓ کو جب ان کے حق سے محروم کیا گیا تو انہوں نے طاقت کے ذریعے اسے حاصل کرنے کی کوشش کیوں نہیں کی؟۔ تو اس بات کو کہی یا درکھننا چاہیے کہ جب حضرت رسولؐ خدا کے اعلان رسالت کے بعد ایک ایسا وقت آیا کہ پوری قوم نے بنی اسرائیل پائیکاٹ کر دیا تو، حضرت رسولؐ خدا مجبوراً اپہار کی ایک گھنی میں محصور ہو کر رہ گئے تھے (جسے شبِ ابی طالب کہا جاتا ہے) اور اس خاموشی کی وجہ سے تھی کہ اس وقت رسولؐ کے پاس ایسے یا اور واصدار موجود نہیں تھے جن کو ہمراه لے جھساد کر سکتے (اسی طرح جب شبِ چھرست کھار مکہ نے یہ فیصلہ کر دیا کہ آج رات پیغمبرؓ کو قتل کر دینا ہے، اور اس کے انہوں نے سلاش بھی مکمل کر لی تو) اگر پیغمبر اسلام کے ہیں ایسا شکر و اسلوب موجود ہو تو اس کو جنگ۔

دیلو رکھو۔۔۔ گھر کوئی شخص اپنے حق سے دستردہ ہو جائے تو یہ کوئی اہمیت  
بات نہیں ہے، البتہ دوسرے کے حق پر زبردست قبضہ کر لینا عیبِ حق بھی ہے  
(خلم و استیاد بھی اور ہر طرح) قابل اعتراض بھی۔۔۔  
سید صدراستہ پر چلنے والا (آخرت میں) حق پائے گا اور کبودی اختیار کرنے  
والانقصان اٹھائے گا۔۔۔

اے بندگان خدا۔۔۔ اللہ سے ڈر و اور حق کی طرف واپس آجائو۔۔۔  
لیکن افسوس تم لوگ کب اپس آنے والے ہو؟۔۔۔ جبکہ نافرمانی دے بے وفائی  
تم پر غالب اپنی ہے، اور حق کو سلیم ہونے سے انکلاد و کرکشی تباہ کرے  
رک و پے میں رچ بھی ہے۔۔۔ اور جس پیز ریتی امام وقت سے  
وفاداری سے تم جان چڑا رہے ہو، اُس پر تمہیں کہاں مجبوک رکھتا ہوں  
سلام ہو ان پر چوہریات کے راستے پڑیں۔۔۔

معادیکا بیان ہے کہ: امام حسن نے جب خدیجہ ختم کیا تو میری آنکھوں کے  
سامنے دینا اندر ہرگز تی را در ایسا محسوس ہوا گویا میں ذلت و رسوائی کی امتحاہ  
گھرا توں میں خود بخدر گر تا جارہ ہوں) اور چاہا کہ اسی وقت حملہ کر دوں، لیکن  
پھر خاموش رہنے میں ہی عافیت نظر آئی (کیونکہ امام نے جو کچھ فرمایا اسما  
حرف بھر ف صحیح تھا۔۔۔



اویس طرح جناب مولیٰ علیہ السلام کی تمام ہدایات کے باوجود قوم نے  
حضرت ہارون کا ساتھ نہیں دیا بلکہ ان کے دشمنوں نے گئے۔ اُسی طرح وفات  
پیغمبر کے بعد پیغمبر کی قوم نے حضرت علی کا ساتھ نہیں دیا، حالانکہ حضور نے  
مسلسل تاکید فرمائی تھی۔ اور اب یہ حال ہے کہ میرے والد کے شہید  
ہونے کے بعد لوگ میرا ساتھ نہیں دے رہے ہیں۔۔۔

اویس طرح حضرت ہارون کی خاموشی اور گوشت شیخی قابلِ الایام نہیں  
اُسی طرح مدینہ میں مسیکر والدہ ماجدکی خاموشی اور گوشت شیخی قابلِ الایام  
نہیں ہے۔۔۔

یہ تاریخ کی مثالیں ہیں جو بیان بد و ہر انی جادی ہیں (اور تعمیرِ اسلام کی  
پیشین گوئی پوری ہو رہی ہے، جس میں آپ نے اصحابے پر بارہ بھا احتاک تم لوگ  
میرے بعد وہی سلوك کر دے گے جو حضرت مولیٰ کے بعد یہودیوں نے کیا تھا۔۔۔  
اے لوگو!۔۔۔

اگر تم مشرق و مغرب (اور اطرافِ عالم) میں کوئی ایسا شخص تلاش  
کر دیں کے جو حضرت محمد مصطفیٰ سے تھے اُبھیں کے والد و جسی مصطفیٰ حضرت علیؓ تھی  
تھے، تو میرے اور حسین کے علاوہ تمہیں کوئی اور نہیں مل سکتا۔  
اے لوگو! ہندو سے ڈر و اور حقیقت آشکارہ ہونے کے بعد گرامی کار استہ  
نہ اختیار کرو۔۔۔

افسوس۔۔۔ اب ایسا وقت آگیا ہے کہ میں حکومتِ اس شخص کے حوالہ  
کر رہا ہوں۔۔۔ اس کے بعد آپ نے قرآن کی یہ آیت پڑھی:  
وَ إِنَّ أُولَئِنَّ أَعْلَمُ بِهُ فَسْتَهُ نَكْمَ دَمَّتَعَ إِلَى حِينٍ  
لَا يُعْلَمُ بِمَا هُوَ كَانَ بِرِبَّهُ اَرَأَيَ لَئِنْ أَزْمَأْتَ كَلَّاهُ هُوَ

قالَ اللَّهُ فِيمَا أَنْزَلَهُ عَلَىٰ نَبِيِّهِ فِي كِتَابِهِ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ  
أَسْمَوْا لَا يَدْعُلُونَا بَيْوَتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ مَوْعِدُهُ  
مَا أَذْنَ لَهُمْ فِي الدَّاخِلِ عَلَيْهِ فِي جِلْتِهِ بِغَيْرِ إِذْنِهِ وَلَاجْدُونَ  
الْأُذْنَ فِي ذَالِكَ مِنْ بَعْدِ رَفَاتِهِ وَلَمْ يَنْهَ مَا ذُوونَ لِنَافِي  
الْتَّصْرِفِ فِيهَا وَرِفَاهَا مِنْ بَعْدِهِ فَإِنَّ أَيْتَ عَلَيْكُمْ الْأَمْلَأَ  
فَأَنْشَدُكُمْ بِاللَّهِ وَبِالْقَرَاءَةِ الْقِرْقِ تَرَبَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ  
مِنْكُمْ وَالرَّحْمَمُ الْمَاسِتَةُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ إِنَّ لَا تَهْرِيَ فِي  
بَعْجَةٍ مِنْ دُمٍ حَتَّىٰ تَلْقَىَ رَسُولَ اللَّهِ فَتَخْتَصِمُهُ بِهِ وَنَخْبَرُ  
بِمَا كَانَ مِنَ النَّاسِ إِلَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ.

۔۔۔ یہ وہ وصیت ہے جو حنفی بن علی نے اپنے جباری حسین بن علی سے کی ہے۔  
میں گواہی دیتا ہوں کہ خداوند عالم یک و تنہا ہے اس کا کوئی شرک  
نہ ہے، میں اسی کی جیادت کرتا ہوں، کائنات میں کوئی بھی  
اس کا شرک نہیں ہے نہ کوئی اذنگار و سرپرست ہے، اسی نے  
ہر چیز کو پیدا کیا ہے، اور تقدیر میتین کی ہے، ہری منزاوار جبارت  
بھی ہے، اور سب سے زیادہ لائیں حمد بھی۔ جس نے اس کی اطاعت  
کی وہ ہدایت یافت ہے، جس نے نافرمانی کی وہ بناہ ہوا اور جو پھر  
توبہ کر لے اسے صراطِ مستقیم نصیب ہو جاتی ہے۔

اے امیرے برادر عزیز، حسین۔ میں تمہیں اپنے اہل دعیاں  
اور اہل خاذان کے بارے میں وصیت کرتا ہوں کہ اگر ان سے کوئی  
کوتاہی اسرار ڈھونڈتا ہو تو انہیں معاف کر دینا، اگرچہ ان سلوک کریں تو  
آن کے نیک سلوک کو قبول کرنا، اور ان لوگوں کے ساتھ امیرے

## آپ کی وصیتیں

حضرت امام حسن عسقلی علیہ السلام نے اپنی شہادت سے قبل جو وصیتیں  
فرمائیں ان میں سے ہم یہاں تین وصیتوں کا ذکر کرتے ہیں میں میں سے دو  
وصیتیں آپ نے اپنے چھوٹے بھائی امام حسین علیہ السلام سے فرمائی ہیں۔  
اور ایک وصیت اپنے فرزند جنابتی سام کے نام۔  
«کلمۃ الامام الحسن» کے حوالہ سے ہم یہاں ان وصیتوں کا ذکر کرتے ہیں۔

1

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

هذا ما أوصى به الحسن بن علي إلى أخيه الحسين بن علي  
أوصى أنة: ليشهد أنة لا إله إلا الله، وحدة لا شريك له  
وأنه يعبده حق عبادته، لا شريك له في الملك، ولا حول له  
من الذل، وأنه خلق كل شيء، فقد وله القدرة وأنه أدنى من  
عصيده وأحقر من حميده، من أطاعه رشد، وعذبه غرر،  
ومن قاتل إليه اهتدى، فما في أوصيتك يا حسین، بين خلقت  
من أهلى وعلمي وأهل بيتك، أن تصنع عن سيرهم،  
وتقبل من محسنهم وتقون لهم خلقاً والدأ  
وأن تدفنني مع رسول الله فما في أحق به، ومبته من  
أخل بيته بغير إذنه ولا كتاب جاءهم من بعدك،

لیکن گرفہ خالوں منع کریں تو تمہیں خدا در رسول کا واسطہ اور اس  
قریب درستہ داری کا واسطہ چوہمارے اور تمہارے درمیان ہے  
کہ خونزیزی کی نوبت نہ آئے دینا (ملکہ صبر کوتا) جب ہم سب لوگ  
ریاست میں، حضرت رسول مقبول کی خدمت میں حاضر ہوں گے  
تو ان سے فریاد کریں گے اور جو کچھ امانت نے ہمارے ساتھ مسلوک  
کیا ہے اُس کے بارے میں آنحضرت کو بتائیں گے۔

&lt; ۲ &gt;

یا اُخی: إِنِّي أَوْصِيكَ بِوَصِيَّةٍ فَاحْفَظْهَا، فَإِذَا أَنْأَيْتَ فِيْتَنَيْ  
ثُمَّ وَجَهْتَنَى إِلَى رَسُولِ اللَّهِ، الْأَجَدْدِيْبِهِ عَمَدْ، أَثْمَ اصْرَفْتَنِيْ  
إِلَى أَمِيْ نَاطِهَةَ، ثُمَّ وَرَقِيْ فَادْفَقْتِيْ بِالْبَيْعَ، وَاعْلَمْ: أَنَّهُ سَيْبِيْنِيْ  
بِنَ الْحَمِيرَاءَ هَا يَعْلَمُ النَّاسُ صَنْيِعَهَا وَعَدَا وَهَبَ اللَّهُ دَارِيْلَهُ  
وَعَدَا وَقَهَالَنَا أَهْلَ الْبَيْتَ۔

یا اُخی: إِنَّ هَذِهِ آخِرَ ثَلَاثَتِ مَرَاتِ سَقِيتْ تِبْيَانِ السَّمَمِ  
وَلَمَّا أَسْقَهُ مُثْلَثَ مَرَقَى هَذِهِ وَأَنْأَيْتَ مِنْ يَوْمِيْ تِبْيَانَ أَنَا  
مُثْ فَارِقْتَنِيْ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ، فَمَا أَحَدَ  
أَوْلَى بِتَرْبِيَّةِ مَنِيْ إِلَّا أَنْ تَعْنَمْ مِنْ ذَالِكَ فَلَا تَسْفَكْ فِيهِ  
مَحْجَمَةً ۚ

یا اُخی: إِذَا أَنْأَيْتَ نَفْسَتِنِيْ وَخَطْبَتِنِيْ وَأَصْلَبَتِنِيْ إِلَى جَدَى  
صَنْلَوَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ، فَعَنِّ تَلْحِدَنِيْ إِلَى جَانِبِهِ، فَإِنْ مَنْعَتَ  
مِنْ ذَالِكَ، فَيَحْقِقْ جَذَدَكَ رَسُولِ اللَّهِ، وَأَبْلَكَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِيْنَ

جانشین اور شفیق باب کی حیثیت سے نظرت و حکم کا سلوک کرنا۔  
ادر جب میرا انتقال ہو جائے تو بکھش بخرا کر، مجھے رسول مقبول کی قبر  
مطہر کے پہلو میں دفن بخسکو، کیونکہ مجھے اس کا پورا حق حاصل ہے  
رسول کی زندگی میں بھی ہم ہی ان سے سب سے زیادہ قریب تھے  
حتیٰ کہ ان کے پاس حاضر ہونے کے ہیں اجازت لینے کی  
ضرورت نہیں تھی۔

ادر قرآن مجید نے ہمیں جو مرتبہ عطا کیا ہے، وہ مقامات تک  
برقرار رہے گا کیونکہ اُس (کے بعد تو کوئی تحفہ نازل نہیں  
ہوگی (رجوان احکام کو منور نہ کرو۔))

ادر جب میرا اونٹر عالم نے یہ آیت نازل فرمائی تھی کہ:  
يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا دُخُلُوا مَسْجِدَنَا لَا أَنْتُمْ يُؤْمِنُنَّ بِكُمْ  
نَّا إِيمَانُكُمْ وَالْوَاجِبُ تَكَبُّرُكُمْ لَا مُلْحَدَّةَ إِلَيْنَا جَاءَتْ إِلَيْنَا رَسُولُكُمْ  
نَّا جَاءَتْ — تو رسول مقبول کی حیات طیبہ میں کوئی بھی شخص  
ان کی اجازت کے بغیر ان کے گھر میں داخل نہیں ہو سکتا تھا اور  
نہ آنحضرت کی رحلت کے بعد ان سلسلے میں کوئی خاص اجازت  
آئی ہے،

دہل — الْبَتَّةِ هُمْ لَوْكُوْنَ كُوْرُسُولِ مَقْبُولَ كِيْ زَنْدَگِيْ مِيْنَ نَصْوَتِيْ  
اجازت حاصل تھی کہ جب چاہیں آنحضرت کی خدمت میں حاضر  
ہوں، اور رحلت پنیر کے بعد بھی ہم لوگوں کو رسول کے واسطے  
کی حیثیت سے یہ حق حاصل ہے (لہذا اسکی اجازت کی بنیاد پر کم  
مجھے پہلو نے رسول میں دفن کر سکتے ہو)

اے برادر عزیز نے :  
 جب میرا انتقال ہو جاتے تو مجھے غسل دینا، حنوط ملستا، کنن  
 پہننا، اور میرا جنازہ قبر رسول کے پاس لے جانا تاکہ نماز جنازہ  
 کے بعد (وہیں دن کر کو، لیکن ماس سلیمان میں کوئی رکاوٹ  
 ڈائے تو تمہیں تانا رسول خدا، بابا علی مرتضیٰ، اور مان قاطر نہ رہا  
 کا داسٹہ ہے کہ کسی سے مقاومت مول نہیں تھا، اور میرا جستا زہر  
 جنت الیقح لے جا کر مادگر ای کی قبر میاہ کے پہلو میں دن  
 کر دینا۔



## اپنے فرزند جناب قاسم کے نام صبرت

مورثین کا بیان ہے کہ:  
 حضرت امام حسن عسکریؑ نے اپنے کس فرزند جناب قاسم کے بازو  
 پر ایک تعویذ باندھا اور فسریا کہ  
 جب کسی ریخ و خم اور صبرت و پریشانی میں مبتلا ہونا تو اس  
 کو کوں پڑھ لینا، اور اس کے مطابق عمل کرنا۔  
 جناب قاسم بن حسن نے کریلا کے میران میں، عاشر شوالی دن،  
 اس تعویذ کو کھول کر پڑھا تو اس میں سکھا ہوا تھا:

وامک فاطمۃ الزہری، ان لاتخا اصمم أحداً، وارد حنلافی  
 من فورک إلى البقیع، حتى تدقیقی میج آتی۔  
 اے برادر عزیز نے : میری اس وصیت کو یاد رکھنا کہ:  
 جب میرا انتقال ہو جاتے تو تحریز گفین کے بعد میرا جنازہ  
 قبر رسول مقبول کے پاس لے جانا تاکہ ان سے تجدید عہد کرلوں،  
 پھر مال کی لحد کے پاس لے جانا، تاکہ ان سے بھی رخصت ہوں  
 پھر آخر میں والپس لا کر مجھے جنت الیقح میں دفن کروں۔  
 اور یاد رکھو۔ «ان خاتون» کو خدا درسل اور ہم الہیت سے  
 جو دشمن ہے جس سے لوگ بھی باخبر ہیں، اس کی بنا پر مجھے  
 ان کی طرف سے مزید افتیت پہنچے گی (وہ مجھے پہلوتے رسول)  
 میں دن ہونے سے روکنیں گی (لہذا اس افتیت پر بھی صبر کرنا)۔  
 اے برادر عزیز نے :  
 اب تھوڑی دیر کے بعد میں دنیا سے رخصت ہونے والا رسول  
 مجھے تین بار زہر دیا جا چکا ہے اور آج جوز ہر دیا گیا ہے وہ آخری ہے  
 کیونکہ اس کے قبل جو زہر دیا گیا تھا وہ اس سے مختلف تھا،  
 (لیکن آج بھکا زہر جاں لیو اثابت ہو گا) اور میں آج ہی دنیا سے  
 رخصت ہو بہاؤں گا۔

اکو شش کوئنا کر، مجھے قبر رسول کے پہلو میں دن کر کو، کیونکہ  
 رسول کے سب سے زیادہ قریبی عزیز تو ہم ہی ہیں۔  
 لیکن اگر اس سلسلے مراجحت کی جائے تو (صبر کرنا اور خوریزی  
 کی نوبت نہ آئے دینا)۔

# تاریخ کربلا

مُوْلَف

الحاچ ایوب نقوی مصطفیٰ ابادی

عَصَمِيُّ الْأَبْيَاضِ الْكِسْلَانِ

بنی-اویاس نمبر: 18168

کراچی 74700 پاکستان

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

یا از لدغ یا قاسم: او صیلک: ائمۃ اذلیات علیک الحسین  
خوکر بیلاد و قد احاطت به الاعداء، فلاد ترکب اب ران و  
الجهاد، لاعداً لله و اعداء رسوله، ولا تجعل عليه بروجعك  
و کلماهناک عن السراز، عاوده یا فیت لدک فی السراز،  
لتحفظی فی السعارة الائیدیة.

اے سیرے تو نظر قاسم! میں تمہیں دصیت کرتا ہوں کہ  
جب تم کربلا کے میدان میں اپنے تم عترم (امام حسین) کو اس حملہ  
میں دیکھتا کہ وہ ہر طرف سے دشمنوں میں گھرے ہوتے ہیں تو مدار  
رسوی کے دشمنوں سے مقابلہ کرتا، پامروی کے ساتھ جہاد میں  
حصہ لینا، اور اپنی جان اپنے بچا پر استر بان کرنا۔

اور اگر وہ تمہیں میدان جنگ میں جانے سے دوکیں تو بار بار  
التماس کرنا یہاں تک کہ وہ تمہیں احیات دے دیں تاکہ تم بھی  
جهاد میں شریک ہو کر اپنی جان را ہ خدا میں شمار کر سکو، اور ابادی  
سعادت حاصل کر دو۔

طالب  
سید ناصر عباس  
25 جولائی 1999  
لارڈز انڈسٹریز